# GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

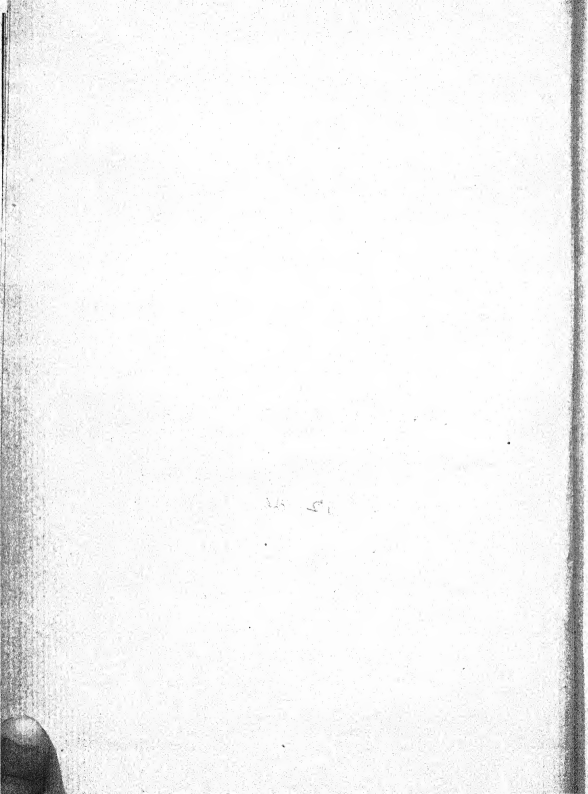
Published under the authority of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda.

General Editor:
B. BHATTACHARYYA,
M. A., PH. D.

No. LXXXVII

श्रीजयराशिभद्दविरचितः

तत्त्वोपस्रवसिंहः



# TATTVOPAPLAVASIMHA of JAYARĀSI BHATTA

7671

Edited with an introduction and indices
by
PANDIT SUKHLALJI SANGHAVI
AND
PROF. RASIKLAL C. PARIKH, B. A. (Hons.)

12786

Salc Tay S.P.



BARODA
Oriental Institute
1940

| OENTL.   | AF TANK   | DECHI.                                |
|----------|-----------|---------------------------------------|
| LIR Aec. | 7971      |                                       |
| Date.    | 11-12-56  |                                       |
| Call No. | Jay /5.P. | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |

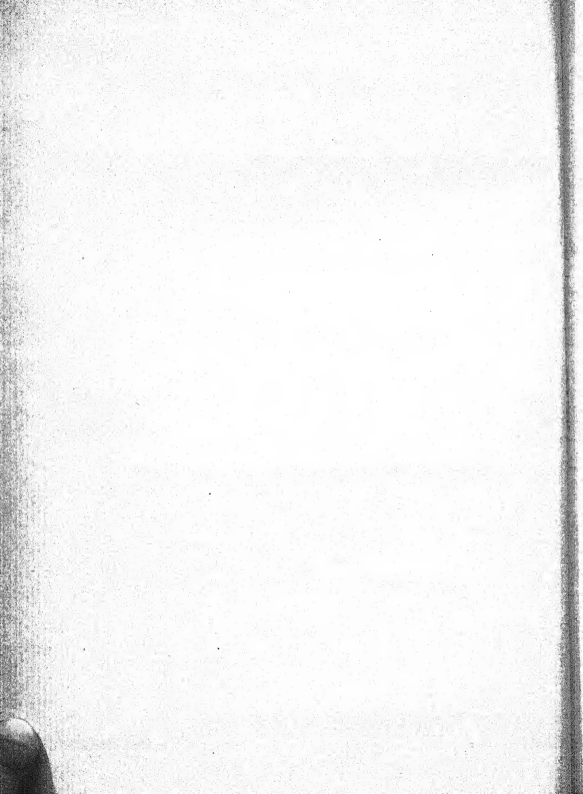
Printed at the Government Press, Baroda and published on behalf of the Government of His Highness the Maharaja Gaekwad of Baroda by Benoytosh Bhattacharyya at the Oriental Institute, Baroda.

Price Rs. 4-0-0.

#### PREFACE

The palm-leaf manuscript on which the present edition of Tattvopaplavasimha is based was first discovered by Pandit Sukhlalji and Pandit Bechardas Dosi in the year 1926 in a MSS library at Patan known as Sanghavina Padano Bhandar, when they were searching for the MSS-of Sanmatitarka and its commentary Tattvabodhavidhayini. A short note on this work was published by Prof. Rasiklal C. Parikh the then editor of the Puratattva Quarterly in Vol. IV Nos. 1-2 p. 155 and the work was proposed for publication in the Puratattvamandir Series. Owing to various adverse circumstances, however, TPS. could not be undertaken for that Series. It gives us, therefore, great pleasure that after so many years it has become possible to publish the same in the G. O. S. for which our heartfelt thanks are due to that great patron of learning H. H. the Maharaja Gaekwar of Baroda and the learned editor of the series Dr. B. Bhattacharvva.

Our thanks are also due to Dr. A. B. Dhruva for some valuable suggestions, to Muni Punyavijayji through whom we were able to procure the palm-leaf manuscript of TPS, to Sri Jinavijayji who helped us in deciphering many obscure letters in the ms, to Pandit Dalsukh Malvaniya and Pandit Keshavram Shastri for helping in proof-reading, to Pandit Mahendra Kumara Nyayacharya for helping in tracing quotations and to Srimati Hirakumari in preparing indexes.



#### INTRODUCTION

Importance of the TPS.

As far as our knowledge goes the Tattvopaplavasimha is a unique work of its kind. The school of Chārvāka otherwise known as the Lokāyata Daršana was long known to the students of Indian Philosophy as a Pūrvapakṣa in almost all the systems, and also from such works as the Saddaršanasamuccaya of Haribhadra Sūri (about 700–770 A. D.) and the Sarvadaršana Sangraha of Mādhavāchārya (about 14th century A. D.) No work, however, belonging to the Lokāyata school itself was known. The TPS fills at least partially that gap in our knowledge <sup>1</sup>. As we shall see later on, the TPS goes a step further and carries to its logical end the sceptical tendency of the Chārvāka school as it is known to us from this work itself and other sources and ends in 'tattvopaplava' or 'upsetting of all principles.'

Description of the Ms.

This palm-leaf ms, which as noted in the Preface, belongs to the Sanghavinā pādāno Bhandār, is noticed in A Descriptive Catalogue of MSS in the Jaina Bhandārs at Pattan Vol. I. p. 165, G. O. S. No. LXXVI, published in 1937. It consists of 176 leaves. Its length is 14'' and breadth  $1\frac{1}{2}''$ . A few lines in the beginning and a few in the body of the work are illegible.

It becomes clear from the colophon that the ms was copied in Samvat 1349 Marg. Vadi 11 Sanau (6th December 1292 A.D.) at Dholkā by Maham Narapāla. At the time Sāraṅgadeva (A. D. 1274-95) of the House of the Vāghelās was reigning. Dholkā had been a second capital of Gujarat for more than half a century from the time of Vīradhavala (A. D. 1233-38) and it appears from the colophons of a great number of mss that it had developed into a centre of learning also.

The ms begins— ......तां यात मुन......त्वोपञ्ज्वसिंह एष विषमो नूनं मथा....नास्ति तत्क्षं वा स्वर्गादि । सत्यं तावदा(दे)तस्य कर्मणः स मा.....उक्तं च परमार्थविद्धिरिप etc.

<sup>1</sup> See further pp. xi-xii.

It ends— पाखण्डखण्डनाभिज्ञा ज्ञानोद्धिविवर्षिद्धताः । जयराशेर्जयन्तीह वि-कल्पा वादिजिष्णवः ॥ छ ॥ संवत् १३४९ मार्ग० वदि ११ शनौ धवलक्षके महं० नरपालेन तत्त्वोपप्लवमन्धपुस्तिका लेखीति । भद्रं ॥

The Present Edition

The single palm-leaf ms on which the present text is based presents on the whole an accurate version of the work. At some places, however, the writing is blurred and those places are indicated in the footnotes as घूडम or वृ॰; at other places the trend of the meaning required emendations in readings, these have been indicated in the footnotes as परिमाजितम् or परि॰. When in the body of the text we have supplied some readings we have put the same in rectangular brackets, e. g. on the first page [त]स्त्रो etc. मया [सृज्यते].

The paragraphs in the text are, of course, made by us. We have also supplied the headings of different sections in rectangular brackets, e.g.p. 2 [१ न्यायसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य परीक्षा].

This, we hope, will greatly facilitate the study of the work. The passages that seemed to be quotations have been indicated by " and wherever possible we have given the names of original works in [ ], e. g. page 3. [ शावरभा॰ १. १. ५]. The proper names have been underlined.

At the end of the text we have provided three परिचिष्ट or appendices. The first gives the index of important philosophical terms; the second that of the proper names and the third that of quotations.

All this, it is hoped, will enable the scholars to utilize this important work for further researches in the subject.

Comparative unfamiliarity of the TPS.

Before we attempt to discover the date of the TPS we propose to consider its comparative unfamiliarity and the type of thought it represents. Verses attributed to Chārvāka and the name of Brhaspati as the founder of the Lokāyata school more familiarly known as the Chārvāka Darsana are known to us from such works as the Sastravārtā Samuchchaya and the Saddarsana Samuchchaya of Haribhadra Sūri (700–70 A. D.), the Sarvadarsana Sangraha of Mādhavāchārya (14 cen. A. D.) and such other works as the Sarvamata Sangraha. As every student of Samskrta systems of philosophy knows Chārvāka or Lokāyata is referred to in many of the major works on the subject.<sup>2</sup> This school of thought

See: Lokāyata by Mahāmahopadhyāya H. P. S'āstrī, Dacca University Bulletins, No. 1.

supposed to be founded by Bṛhaspati who is also supposed to be the founder of the Science of Polity³ (अर्थवास) seems to have developed at least in two branches, as becomes clear from the reference to नव्य नास्तिकs in the Syādvādalatikā of Yasovijaya⁴ (1608–84 A. D.)⁵ a commentary on the SVS of Haribhadra and the commentary of Saṅkara on Khaṇḍanakhaṇḍakhādya (about 1450 A. D.)⁶. We are here concerned only with the reference of Saṅkara.

Srī Harsa in the KKK refers to Chārvākas, Mādhyamikas and Sankarācharya as those who do not accept any Pramāṇas. He says:-

तदनभ्युपगन्छतोऽपि चार्वाकमाभ्यमिकादेर्वाग्विस्तराणां प्रतीयमानत्वात् । सोऽयमपूर्वः प्रमाणादिसत्तानभ्युपगमात्मा वाक्तभमनन्त्रो भवताभ्युहितो तूनं यस्य प्रभावाद भगवता सुरगुहणा छोकायतकानि सूत्राणि न प्रणीतानि , तथागतेन वा मध्यमागमा नोपदिष्टाः , भगवत्पादेन वा बादरायणीयेषु सूत्रेषु भाष्यं नामाषि । pp. 25–27 CSS No. 445.

Now all the different commentators who seem to be familiar only with that branch of Chārvākas which recognizes the validity of Pratyakṣa and the existence of four elements are at great pains to explain this passage by saying that because Chārvākas do not recognize the validity of Anumāna and as Prāmāṇya can only be proved through Anumāna only they are said to recognize no Pramāṇa. But surely this explanation is far-fetched. Only Saṇkara after giving the above explanation gives the other explanation चार्वाकेक्द्रशी वा चार्वाकः । 7 According to him this particular division of Chārvākas do not recognize any Pramāṇas. This, as far as we know, can apply either only to TPS or a similar work, which does away with each and every Pramāṇa known to Indian Schools of Philosophy.

It is also very likely that Śrī Harṣa has also TP or a similar work in mind when he refers to Chārvāka as not recognizing any Pramāṇa; for it is not possible that such an accurate and learned Pandit as Śrī Harṣa would not distinguish between Chārvākas who recognized Pratyakṣa and others who did not. If this assumption is correct, as there is reason to believe, we may say that tattvopaplava vāda was familiar to

<sup>3.</sup> See: Scherbatsky: Buddhist Logic, p. 15 fn. 5-

<sup>4.</sup> अत्र नन्यनाह्तिका: etc. p. 30. Seth Devachand Lalbhai Series,

<sup>5.</sup> H. I. L. p. 217

<sup>6.</sup> H. I. L. p. 458

<sup>7.</sup> See: खण्डनखण्डखाद्यम् p. 26, CSS. No. 445.

Sri Harsa; and looking to the similarity of the argument of both the works may we suggest that Jayarasi (or some one else of his school of thought) might have inspired that grand dialectical work, viz. Khandana-khanda-khadya, though recognizing at the same time that their aims are altogether different? Sri Harsa tries to show the अनिवेचनीयता of Brahma while Jayarasi shows invalidity of Pramanas and the consequent invalidity of everything. The difference may be explained by the fact that Jayarasi does not go beyond the plane of अमाणs-Reason-while Sri Harsa the Advaita Vedantin that he is, accepts the possibility of knowing Brahma - the ultimate reality - through means other than Tarka. However that may be, we can safely say that the type of thought represented by the TPS was not so unfamiliar to the old savants as it at first sight may appear; and as will be seen from what follows, Jain dialecticians both Digambara and Svetāmbara were quite familiar with the TPS.

The Age of the work and its. Author

Coming to the question of the age of the work we take the date of the palm-leaf ms as our starting point. That date is संबद १३४९ मार्ग. वदि ११ शर्बों, 6th December 1292 A.D. Now let us make an attempt to find how far we can go into times earlier than this.

Mallisena Sūri in his commentary on Anyayogavyavach-chheda Dvātrimsikā of Hemachandra Sūri (1089–1173 A.D.) named Syādvādamañjarī while commenting on verse 17 after putting forth the view of Sūnyavādins says "विस्तरास्त्र अमाणवण्डनं तस्त्रोपप्रवासिस् अवलोकनीयम्। "For a detailed refutation of Pramāṇas Tattvopaplavasimha should be consulted" 8. In this reference we are to note that the work is mentioned with its full title and for the purpose of अमाणवण्डन. The title agrees completely with the one of the work under consideration and अमाणवण्डन which starts on page one of our text forms its main theme. This leaves no doubt that Mallisena Sūri has our work in mind and no other. SM was finished in the Saka year 12149 – 11th October 1292. A.D.-less than two months before the date of our palm—leaf ms. This also suggests that M. had a copy of this work other than the one available to us.

Chandraprabhasūri, in his Prabhāvaka-charita, chapter 16, mentions that the poet Dharma of the Kaula sect and a native of Broach had a dialectical duel with the great Jain dialectician Santi Sūri of Aṇahillapura Pattan and that he used the

<sup>8.</sup> P. 118, Syādvādamañjari ed. by Dr. A. B. Dhruva, BSS.

श्रीमिक्षिणसूरिभिरकारि तत्पद्गगनिदनमिणिभिः ।
 वृत्तिरियं मनुरिविमितशाकाब्दे दीपमहिस श्नी ॥ p. 179, BSS.

arguments taken from the TP for this purpose. <sup>10</sup> Ch. finished his Pra. in V. S. 1334–A.D. 1277 March 12.<sup>11</sup> So the TP was known fifteen years before our ms was copied. We may, however, go further. As there is nothing which goes against the historicity of the incident mentioned by Chandra-prabha Sūri we may say that the TP was a well known work even in the 11th cent. A. D. and that it was used as a powerful dialectical weapon. <sup>12</sup>

Abhayadevasūri – the teacher of Santi Sūri in Pramāṇa-sāstra—in his commentary on Sanmatitarka called Tattvabodha-vidhāyinī popularly known as Vādamahārṇava has passages which seem to be adapted from the TPS as shown by Pandit Sukhlalji and Pt. Bechardas in their excellent edition of Sanmatitarka, Vol. IV pp. 547–51 footnotes. Now Abhayadeva—Sūri being a teacher of Santi Sūri who died in V. S. 1096—A. D. 1040 falls in the first half of the 11th century A. D.<sup>13</sup>

Thus the evidence considered above enables us to say that the TP was well known in Gujarat during the period of 11th to 13th centuries of the Christian Era. The Digambara Jain works of the Southern India lead us still further.

Students of South Indian Jainism know very well that the great Digambara Pontiff Akalankadeva (A. D. 620-80) wrote a number of authentic philosophical works and gave great impetus to the development of Jain Nyāya. In that tradition Vidyānandin who wrote such works as Tattvārthaslokavārtika and Astasahasri is a great name. Anantavirya is another important name. He wrote a commentary on the Siddhivinischaya of Akalankadeva. This commentary, not yet published in a printed form, exists in the MS. library of Kodāi

स तत्त्वोपः लवप्रन्थाभ्यासोपन्यासमातनोत् ॥ १०१ ॥ वितण्डाविरते चात्र श्रीशान्त्याचार्य उज्जगौ ॥ १०२ ॥ pp. 221-22 N. S. P.

 वेदानलशिखिशशिधरवर्षे चैत्रस्य धवलसप्तम्याम् । शुक्ते पुनर्वसुदिने संपूर्ण पूर्विषिचरितम् ॥ २२ ॥

p. 349 ibid.

- 12. See: Intro. to KS pp. cxliv-cxlviii. pub. by M. J. V.
- 13. Preface to the Gujarati translation of SM, pp. 83-84
- 14. See: NKC p. 110.

in Cutch. We possess a copy made of it. These two authors viz. Anantavirya and Vidyanandin refer to TP in their works. 15

Anantavirya in his Siddhivinischayavṛtti on folio 228 a says: अत्र तत्त्रोपष्ठवकृदाह etc. and further on on the same folio तत्त्रोपष्ठवकरणाद जयराशि: सोगतमतमवङम्ब्य त्र्यात्, etc. These two passages leave no doubt that Jayarāsi wrote the TP and that he and his work TP are referred to by Anantavirya. 16

Similarly Vidyānandin in his work named Asṭasahasrī which has been published by the N. S. P. says on p. 37 एके हि तरवोपच्छववादिनः etc. and after devoting about five pages to the refutation of तत्वोपच्छववाद says: तत्वोपच्छववादिनः स्वयमेकेन प्रमाणेन स्वप्रसिद्धेन परप्रसिद्धेन वा विचारोत्तरकाछमपि प्रमाणतत्वं प्रमेयतत्वं चोपच्छतं संविदन्त एवात्मानं निरस्यन्तीति व्याहतिः (p. 42). The passage विचारोत्तरकाछ etc. may be compared with the last few lines of our text wherein Jayarāsi says: तदेवसुग्छतेन्वेव तत्त्वेषु अविचारितरमणीयाः सर्वे व्यवहारा घटन्ते।

15. Compare the following from Prameyakamalamārtaṇḍa:— संशयज्ञाने हि धर्मी धर्मो वा प्रतिभाति । धर्मी चेत् स तात्त्रिकोऽतात्त्रिको वा । तात्त्रिकश्चेत् कथं तद्बुद्धेः संशयरूपता, etc. (p. 13 a N. S. P. 1912) with the following from TPS p. 19: संशयज्ञाने जाते किंचित् प्रतिभाति आहो न प्रतिभाति । तद्यदि प्रतिभाति स किं धर्मी धर्मो वा । तद्यदि धर्मी प्रतिभाति स तात्त्रिकः अतात्त्रिको वा । यदि तात्त्रिकः मापनेयता तद्विश्वयज्ञानस्य to कथं तद्बुद्धेः संदेहरूपता ॥ Compare also the following from the PKM p.184b: यदि संवन्यबुद्धौ कोऽयं संवन्थो नाम । किं संवन्यवज्ञातियुक्तः संवन्थो अनेकोपादानजनितो वानेकाश्रितो वा, etc. with तद्यदि संवन्धबुद्धचा कोऽयं संवन्थः । किं संवन्धजातियुक्तः संवन्थः । किं संवन्धजातियुक्तः संवन्थः । किं संवन्धजातियुक्तः संवन्थः आहोस्विद अनेकोपादानजनितो अनेकाश्रितो वा । etc. TPS p. 7.

This comparison inclines us to believe that the PKM might have taken these passages with a few verbal changes and in a slightly compressed form from TPS. Prabhāchandra, the author of the work, is placed between 950-1020 A. D. by Pandit Mahendrakumāra, p. 123. Preface to NKC. Dr. Satischaudra, however, puts him about 825 A. D. pp. 193-194, H.I.L.

16. As these passages are decisive as evidence they are quoted at length below:

२२८२. अत्र तत्वोपं लब्झदाह—चार्वाकेः चार्रचर्चितं स्त्रयमेव छक्षणमन्तः [१] तद्नु-पपित्तिस्तेषां न दोषाय प्रत्यक्षोपगमस्तु व्यवहारेणेति । तत्राह—किं केनेत्यादि । तद्नुपप्तेः कारणात् किं प्रत्यक्षादिछक्षणस्य परकीयस्यातिच्याप्त्यादिकं केन न चिद् १] विद्यात—कुर्यात् चार्वाको । निहं प्रमाणमन्तरेण तदिष कर्तुं शक्यं यतः परपर्यनुयोगपराणि बृहस्पतेः स्त्राणीति स्वतं स्यत् । किं तदनित्व्याप्त्यादिकं[१], केन प्रतिषेधयेत् वा यतो—यस्मात कस्यचिद् विधानात् प्रतिषेधाच....जगत् स्थात् । किंभुतमित्याह—चातुभौतिकमेव चतुर्भः पृथिव्यादिमि[ः] स्तुतस्वात् Vidyānandin refers to tattvopaplava vāda in his other work viz. Tattvārthslokavārtika also. He says (p. 80, G. N. J. G.): तस्वोपच्छववादिनः परपर्यनुयोगमान्नपरत्वादिति कश्चित् । and devotes about a page to the discussion of तस्वोपच्छववाद. Again on page 195 of the same work he mentions Tattvopaplavavādins with Sūnyavādins and Brahmavādins as follows:—सर्वथा झ्रन्यवादिनतस्वोपच्छववादिनो बा जाबदुपच्छव्यार्थिकयायां किं न बाधकप्रत्ययः ॥17

These passages confirm us in our view that Vidyānandin also refers to our TP and no other work. In addition to this we may point out that Vidyānandin first refutes the views of the other section of Chārvākas (pp. 35–37 AS.) and then grapples with tattvopaplava vāda, which means that in V's view these two are different sections requiring separate treatment.

Thus we find that Anantavirya mentions Jayarāsi by name and Vidyānandin devotes considerable space to refute tattvopaplava vāda separately and in addition to the refutation of other Chārvākas who accept one Pramāṇa and the existence of four elements.

Now we find that Anantavirya is referred to by Mādhavāchārya (14 Cen. A. D.) in his Sarvadarsanasangraha.

भतेरिवे गृहातेद्वत इति[?] यदि वा किं पृथिव्यादिकं जीवादिकं च केन विदध्यात् प्रतिषेधयेद वा प्रमाणाभाव उभयोरभ्यागमः प्रतिषेधो वा स्यादिति मन्यते । एतदेवाह-यतो-यस्मात् विधानात् प्रतिषेत्राचा[?]चातुर्भीतिकमेत्र जगत् स्यात् । चतुर्भूतिनिर्मितमेत्र स्यात् । एतदुवतं भवति । प्रमाणाभावेनात्मादिवदः भूतपरित्यागे सकळऋत्यतापत्तेभूतवद् वात्मादिपरिप्रहे व्यवहारविशेषात् कुतश्चातुभौतिकमेव विपर्ययभावात् । तन्नायं सौगतमितिशेत इति । तदयमित्यादिमा(ना) दर्श-यति । तत्र हि प्रत्यक्षमन्यदः वा प्रमाणं प्रतिषिध्यते तद्वपलम्भादेवीधकाभावस्यान्यस्य वा तलः क्षणस्य स्वप्नेऽपि [?] भावाददुष्टकारणार्व्यत्वस्य ज्ञातुमशक्तेरतीन्द्रियस्य दुष्टत्वस्येतरस्य वा प्रत्यक्षतो ज्ञानानेपि [१] पूर्वचोद्यानिवृत्तिः पुनस्तत्राप्यदृष्टकारण।रब्यत्वकराने तदेव चोद्यं तदेवो-त्तरम् इत्यनवस्था । ज्ञानप्रामाण्यात् तदवगमेऽन्योन्यसंश्रयस्तथा हि सिद्धेस्तत्प्रामाण्ये न ततो-Sदुष्टकारणारव्यत्वसिद्धिः तस्यास्तरप्रामाण्यसिद्धिरिति । तत्र बहिः किंचित् प्रमाणं कस्यचिद्वि-धानम् । प्रतिषेवनं तु स्वसंवेदनप्रत्यक्षबलात् इति कस्यचित् । भैतो [?]पि तत्त्वोपप्लवकरणाद् जयराशिः सीगतमतमवरुम्ब्य ब्र्यात् । तत्राह स्वसंवेदनेत्यादि-स्वेन स्वस्य वा वेदनं श्रहणं तस्योपेक्षयाभ्युपगमेन । ' यदि नाम ' इत्यहची । तथा सति वहिष्पण्छतमन्तश्च । अ-न्यथा सौगतमतमेव निर्वस्त [१] प्रसरन्तचावाकमिति प्रत्यक्षं प्रमाणमित्येवमुक्तम् । 'यदि-नामें ति संवन्यः । तत्सोपहासपरं वचनमाह सुक्तमेरवे (वे ) तत् [१] । असुक्तेऽपि सुक्तमित्यभि... धानात् । निराकृतपरदर्शनगमनात् । स कस्तत्स्त्रदर्शनत्यागात् [१] स्कलेशोऽपि नास्ति इति एवकारेण दश्चेयति । कस्मादसूक्तं यस्मादुपहास्यमेतदिति । कदाचित् सौगतस्तत्पक्षपातसुद्रहन् ब्रुयात् इत्याह-स्वसंवेदनेत्यादि etc.

सिद्धिविनिश्चयवृत्तिः लिखितप्रतेः ॥ २८८ त.

<sup>17.</sup> This may be compared with a similar bracketing of these three by S'ri Harşa referred to above.

He is also mentioned by the great Digambarāchārya Prabhāchandra in his Nyāyakumudachandra a commentary on the Laghīyastraya of Akalankadeva. Pandit Mahendrakumār the learned editor of the NKC. puts Prabhāchandra between 950-1020 A. D. and Anantavīrya in the ninth century A. D. 18.

As to Vidyānandin we find that he mentions Dharmottara, Prajñākara and Maṇḍanamisra and quotes Karikās from the Vārtika on Bṛhadāraṇyaka of Suresvara. The first two are put in the eighth century of the Christian Era; Maṇḍanamisra is later than Kumārila, and Suresvara being a desciple of Saṅkarāchārya later than S. Mr. P. V. Kane puts Suresvara in between 800-840. Pandit Mahendrakumār following this order puts Vidyānandin also in the ninth century. Dr. Satishchandra puts him about 800 A. D. <sup>19</sup> Pandit Vaṁṣidhara the editor of Aṣṭashasri puts Vidyānandin in the middle of the ninth century of the Vikrama Era—that is to say about 796 A. D.

From the consideration of the dates of Anantavirya and Vidyānandin we are inclined to believe that TPS and its author Jayarāsi are earlier than the ninth century of the Christian Era.

In order to find out the earlier limit of the age of TPS we have to rely upon the references to other works and their authors as well as to other Darsanas in it. The main theme of TPS is the examination of the Instruments of Valid Knowledge and so with that aim it surveys the entire field of the then known schools of Indian Philosophy. It mentions Sankhyas (P. 79), Mimamsakas (23, 58, 82), Kanadas, i. e. Vaisesikas (P. 117), Naiyāyikas (pp. 6, 12, 14, etc.), Bauddhas under various names (pp. 27, 35, 41, 42, 45, 56, 79, 81, 83 etc.) and the Digambaras of the Jain Sect. It also refers to the आनन्दरूपमास्मन: कैनल्यम् (P. 81) which seems to be a Vedanta view older than that of Sankaracharya and refers also to the Sambhava and Aitihya Pramanas, subsuming the former under Anumana and the latter under Agama (p. 113). The last section of the work is devoted to साधुपदाद अर्थप्रतिपत्ति doctrine of the Vaiyākaranas especially that of Bhartrhari.

Thus it becomes clear that TPS is familiar with the philosophical views of almost all important schools—Vedic,

<sup>18.</sup> Dr. Satishchandra Vidyābhūshana in his His. of Indian Logic puts Prabhāchandra about 825 A. D. (p. 193) while curiously enough puts Anantavîrya about 1039 A. D. (p. 198).

<sup>19.</sup> H. I. L. pp. 186-87

Jain and Buddhist—as we find them developed in their respective works by the ninth century of the Christian Era. We also find that the Māyāvāda and the Kevala Advaitavāda as developed by Saṅkarāchārya are conspicuous by their absence. All this, in itself, however carries us nowhere and it is curious to note that the individual references to authors and works in the TPS are only two. One is to Bṛhaspati the founder of the Lokāyata school and the other to Lakṣaṇasāra probably a work of Jayarāsi himself or some one belonging to his school. The other references, as said above, are general. So the only course left open to us is to make an attempt to identify the quotations given in the TPS with the original passages and to try with the help of these identifications to settle the earlier limit of the age of the work.

Of the numerous quotations we have been able to trace only a few. These come from the Mimāmsāsūtras of Jaimini, the Vaiseṣika Sūtras of Kaṇāda, the Nyāyasūtras of Gautama, the Bhaṣya of Sabara, the Slokavārtika of Kumārila, and the Pramāṇavārtika and the Nyāyabindu of Dharmakirti. Of the two verses noted in the foot-note<sup>20</sup> we are able to trace the latter to SV 2 v. 184 and the context requires that the former also must be either from the SV or a similar work of Pūrvamīmāmsā; but it is not found in the published editions of the SV and strangely enough is found in the Tattvasaṅgraha of Sāntarakṣita (kārikā 2895, G. O. S.). The context in the TS however shows that it must belong to some Pūrvamīmāmsā work-presumably the SV of Kumārila-as the Pañjikā on the verse in question gives in support a quotation from Sābarabhaṣya.

Now if the quotations we have identified cannot be traced to some earlier works, we may, from what we have discussed above, come to the conclusion that the TPS and its author Jayarasi cannot be placed before Kumarilabhatta and Dharmakirti. Now Kumarila is assigned by different scholars to somewhere between 600 A. D. to 700 A. D. He is according to Keith earlier than 838 and 'wrote perhaps

२०. दोषाः सन्ति न सन्तीति पौर्खयेषु युज्यते । वेदे कर्तुरभावात्तु दोषाशङ्केव नास्ति नः ॥ चोदनाजनिता बुद्धिः प्रमाणं दोषवर्जितैः । कारणैर्जन्यमानत्वात् स्टिङ्गाप्तोक्ताक्षबुद्धिवत् ॥ TPS. p. 160

about 700'21. Similarly Dharmakirti is also placed between 600 and 700 A. D. According to Keith he falls in the seventh century A. D., while Satishchandra would place him about 635-50 A. D. So also Scherbatsky. Rāhula Sainkṛtyayana is of the opinion that '625 A. C. should be the latest date for DK.' and Mahendrakumar would assign him the period 600-660-90 A. D. <sup>22</sup>

These considerations drive us to the conclusion that the TPS and Jayarāsi cannot be earlier than the seventh century of the Christian Era and as we saw above they cannot be assigned to an age later than that of Vidyānandin and Anantavirya: that is later than about 800 A. D. So we are inclined to put TPS and its author Jayarāsi in the eighth century A. D.

The absence of a reference by itself may prove nothing but in a particular context where a certain reference would reasonably be expected its absence may be regarded as significant. TPS while refuting the theory of Pramanas and incidentally some Prameyas takes cognizance, as we saw, of all the principal schools viz. Mimāmsā, Nyāya, Vaisesika, Sānkhya, Buddhist, Jain, etc., but there is no reference to the Māyāvāda of Sankarāchārya as there is reference to the Samvrti of Mādhyamakas (pp. 98-100). The only reference to the Vedanta doctrine that one finds, as we also saw, is to the आनन्दरूपं केन्न्यम् which comes after the refutation of Sānkhya Kaivalya (p. 81). This conspicuous absence of reference inclines us to the view that Sankarāchārya was not known to Jayarāsi probably because he was either prior to him or was his contemporary; because considering the influential character of Sankaracharya's works, if it existed in J's time, his not taking cognizance of it in such a polemical work as TPS would be a puzzle. Now S. who according to Keith 'may have been born in 788, and may have died or become a Sanyāsin in 820, at any rate worked c. A. D. 800.'23 If both J. and S. were contemporaries or J. prior to SL it would agree with the conclusion that we have arrived at about the age of I. and may lead us to assign Jayarāsi the first half of the seventh century A. D.

<sup>21.</sup> His. of S.L. p. 474. See also Karmamîmāmsā p.11. Satishchandra would put him about 630 A. D. H, I. L. p. 351, and p. 138 f. n. 12, Pt. Mahendrakumār 600-660, Introduction to NKC p. 109, and Akalanka-granthatraya p. 32.

<sup>22.</sup> B. P. p, 308; H. I. L. p. 303; B. L. pp. 31-32; Intro. to Vadanyāya p. vii; Introductions to NKC. p 109 and Intro. to A T. p 32.

<sup>23.</sup> H. S. L. p. 476

Similarly, Haribhadrasūri who is placed by Jinavijayaji in the period 700–770 A. D.—a view accepted by Keith²⁴—does not mention the TPS or tattvopaplava vāda either in his षड्दर्शनसमुचय or शास्त्रवातासमुचय though he describes the Lokāyata darsana in the SDS and discusses it in the SVS. This also agrees well with the age which we assign to Jayarāsi.

#### Native place of Jayarāsi

We have no means of ascertaining the birth place of Jayarāsi. But from the fact that the earliest references to the TPS and Jayarāsi are in the works of Vidyānandin and Anantavīrya both of them Digambara Jain Acharyas of Southern India and from the fact that the TPS refers only to the Digambara Jain sect (P. 79) we are inclined to guess that probably J. also came from the land which produced Bhatta Kumārila, Dharmakīrti, Akalanka, Vidyānandin, Anantavīrya and Sankarāchārya.

As to the caste of Bhatta Jayarāsi as he calls himself there cannot be much doubt. He must have been a Brahmin like Bhatta Kumārila though the title Bhatta is sometimes found with the names of some Digambara Jain pontiffs, e. g. Bhatta Akalankadeva. But Jayarāsi could not have been a Jain or a Buddhist as he mercilessly attacks their views; while his being a Brahmin would not prevent him from attacking other Brahminical systems with which he could not agree. In our view the Lokāyata Daršana is one of the Brahminical Daršanas though not one of the Astika Daršanas because Brhaspati is not outside the Brahminical fold. S'rī Harṣa, as we saw above, refers to him as 'भगवता सरहणा.'

#### Works of Jayarāsi

Whether J. wrote any other work besides TPS we do not definitely know, but it is likely, as the following reference shows that he may have written another work named Laksanasāra: अन्यपदेश्यपदं च यथा न साधीयः तथा स्वयासारे हृष्ट्यम्। But as we have said above the possibility of स्थापसार being the work of some other author of the same school is not altogether excluded.

#### TPS a work of the Lokayata School

We have said in the beginning that the TPS is a work of the Lokayata or Charvaka school or to be more precise – of a particular division of that school. Our reason for this statement is that J. in support of his opinion quotes Brhaspati

<sup>24.</sup> J. S. S. Vol. I p. 53, A His. of S. L. preface p. XXI

only and that with great regard e. g. इर्मेव चेतिस समारोप्याह मगवान वृहस्पितः "परलोकिनोऽमावान परलोकामावः" (p. 45); and also on p.88: इर्मेव चेतिस समारोप्य उक्तं शरीरादेव इति वृहस्पितः । He also refers to him as Sūtrakāra and quotes a verse of his to abuse the Digambara Jainas (p. 79). The very first quotation प्रथिच्यापः to संज्ञा (p. 1) in our text is given in the commentary on the SDS of Haribhadra called Tarkarahasya Dipikā thus: यहुवाच वाचस्तिः प्रथिच्यापः, etc. This also signifies that Jayarāsi quotes from Bṛhaspati. The word परमार्थिविद्धः (p. 1) no doubt, also refers to Bṛhaspati as the quotation लेकिको मार्गोऽनुसर्तेच्यः etc. suggests. At the end of his work Jayarāsi tells us that arguments which even could not occur to the Preceptor of Gods that is Bṛhaspati obtain in his work TPS.

That J. is developing the doctrine of the orthodox (!) Lokayata also becomes clear from the first paragraph of the text. He has to explain as to why he talks of tattvopaplava when Brhaspati says: अयातस्तरतं व्याह्यास्यामः । पृथिव्यापस्तेजोवायुरिति तरवानि etc. Jayarāsi in effect says that B. is merely reflecting (प्रतिविश्वनार्थम्) in his statement the belief of the people; but that what B. really means is that when one thinks one finds that even that Tattvas like प्रथ्नो etc. do not stand – what to say about others? Jayarāsi thus disposes off the orthodoxy and starts, so to say, with the permission of his Guru, by removing him out of the way, on his campaign of demolishing the doctrines of other schools.

#### The critical method of Jayarāsi

The method which Jayarāsi adopts is what may be called critical method using the word in the Kantian sense. He in effect says the system of knowables depends upon the system of means of knowledge; while means of knowledge in order to be valid have to conform to reality. So one has to examine whether there are any valid means of knowledge before one can say anything about reality. J. is of the opinion that there are no valid means of knowledge and in order to prove his thesis he examines the different theories of the Pramāṇas or valid instruments of knowledge of the different schools of Indian Philosophy. That is why we call J.'s method critical<sup>26</sup>.

<sup>25.</sup> P. 124. षड्द्शेनसमुचय published by Jaina Atmananda Sabha, Bhavnagar.

<sup>26.</sup> अथ कथं तानि न सन्ति । तदुच्यते सह्रक्षणनिबन्धनं मानव्यत्रस्थानं, मानिन-बन्धना च मेयस्थितिः, तद्भावे तयोः सद्व्यवहारविषयत्वं कथम् etc. p. 1, TPS

#### 1 attvopaplavasi inha

Jayarāsi starts with the examination of the সংবন্ধতন্ত্ব of Naiyāyikas and tries to prove that it cannot stand (pp. 2-22). Then he discusses Mimāmsaka and Buddhist views of Pramāna as such (22 to 32) and follows it up with the criticism of their respective ऋवश्रव्या (32-58,58-61). Then comes the turn of the Sankhya view of प्रत्यक्ष (61-64). Then again the Naiyayikas have to withstand his attack on their theory of अनुमान (pp. 64-74). While discussing अनुमान Jayarasi finds it convenient to examine the various theories about आत्मन or soul. In this connection he deals with the Naiyayika, Jaina, Mimamsaka, Sankhya and Vedanta theories of soul (p. 74-83). Having finished this part of his argument he again turns to the theory of अनुमान, this time of the Bauddhas including their स्वभावानुमान (pp. 82-109). Then the six types of अर्थापति of Mimāmsakas are considered (109-10). Upamāna of the Naiyāyikas Abhāva of the Mimāmsakas are briefly dealt with 110-19) and a reference to Aitihya and Sambhava also made by saying that they come under बाह्य and अनुमान respectively.

The last section is directed to the examination of राख्यामाण्य (113-25) and in that connection the theory of the grammarians especially that of Bhartrhari is also examined (120-23).<sup>27</sup> After this detailed criticism Jayarāsi comes to the conclusion: तदेवमुग्छतेच्वेत तत्त्वेषु अविचारितरमणीयाः सर्वे व्यवहारा घटन्ते ।

This summary account of the main contents of the work clearly shows the viewpoint of Jayarāsibhaṭṭa as critical. In fact he has criticized all the varieties and theories of अनाण known to Indian Philosophy of his time. Here a question arises whether this method is merely विवाग्डा or an honest effort to show that as there are no valid means of knowledge nothing which can be said to conform to reality can be asserted. Vitanḍā has been defined by Gautama as स अतिपद्यापनाहीनो विवाग्डा। The Jalpa (the sort of discussion which uses all sorts of arguments with a view to defeat the opponent) which has no opposite view to establish, is Vitanḍā. Can we say that J. has written this work merely for the fun of confounding different dialecticians and that he has nothing to say as a result of all this cogitation? We do not think so. A careful reading of the text leaves the impression that J. is as serious a thinker as any

<sup>27.</sup> The verse अपरान्दोनुमानेन (p. 125 TPS) is found with a Variation in the first pada în the Vaiyākaraṇabhūṣhaṇasāra of Kauṇḍabhaṭṭa p. 202, C.S.S. We are indebted for this reference to Pandit Satyadeva-Mis'ra of the Brahmachari Wadi Samskṛt College, Ahmedabad.

other, and that he wants to show the incapacity of human instruments of knowledge to know anything really. This tendency in Indian thought is not altogether new and can be traced from the Vedas, down to Jayarāsibhaṭṭa. But for the present suffice it to say, that the TPS of Bhaṭṭa Jayarāsi adds a new chapter to the History of Indian Philosophy!

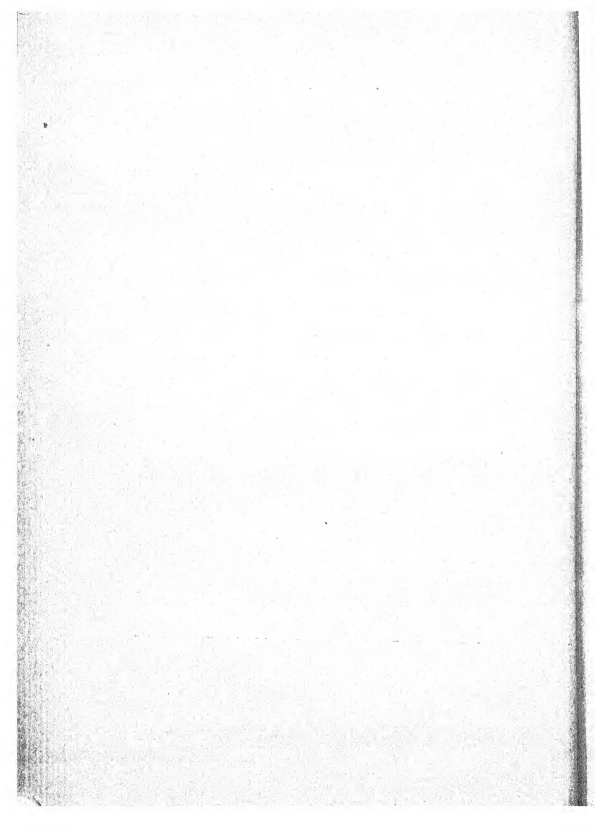
# विषयानुक्रमः

| विषय:                                                                                 | SB     |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ग्रन्थकरणप्रतिज्ञा                                                                    |        |
| १. न्यायसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य परीक्षा                                             | २- २२  |
| १ अदुष्टकारकेत्यादिविकल्पच उष्टयेन अन्यभिचारिपदस्य दूषणोपकमः                          | २      |
| २ प्रसङ्गाज्जातेर्निराकरणम्                                                           | 8      |
| ३ प्रसङ्गात् समवायस्य निरसनम्                                                         | 9      |
| ४ प्रकारान्तरेण अन्यभिचारिपदस्य निरासः                                                | 99     |
| ५ प्रसङ्घादालम्बनपदार्थस्य परीक्षणम्                                                  | 92     |
| ६ पुनः प्रकारान्तरेण अव्यभिचारिपदस्यापाकरणम्                                          | 93     |
| <ul> <li>भ्रमस्य स्मृतित्वं स्वीकुर्वतां प्राभाकराणां मतस्य विकल्य निरसनम्</li> </ul> | १७     |
| ८ प्रसङ्गात् विप्रमोषपरीक्षा                                                          | 96     |
| ९ व्यवसायात्मकपदस्य समालोचनम्                                                         | 98     |
| १० अन्यपदे स्यपदस्यासाधुत्वे लक्षणसारप्रन्थस्योक्लेखः                                 | २०     |
| ११ इन्द्रियार्थसिन्निकर्षोत्पन्नपदस्य समीक्षा                                         | २०     |
| १२ इन्द्रियजन्यत्वस्य प्रत्यक्षेऽसंभवप्रऋटनम्                                         | 29     |
| १३ अर्थस्यापि प्रत्यक्षजनकत्त्रखण्डनम्                                                | २२     |
| २. मीमांसकसंमतस्य प्रमाणलक्षणस्य परीक्षा                                              | २२- २७ |
| ९ गोत्वादिप्रतिपादकत्वेन गोशब्दादीनामप्रामाण्योद्धाटनम्                               | २६     |
| २ अर्थापत्तरिधकरणव्यवस्थित्युपपादकत्वस्य निषेधः                                       | २६     |
| ३ प्रत्यभिज्ञानप्रामाण्यखण्डनस्य सूचनम्                                               | २७     |
| ३. ताथागतसंमतस्य प्रमाणलक्षणस्य परीक्षा                                               | २७- ३२ |
| १ अनधिगतार्थगन्तृत्वेति विशेषणस्यापार्थकत्वप्रदर्शनम्                                 | २७     |
| २ अविसंत्रादि ज्ञानमित्यस्य प्रमाण्डक्षणस्यापि निरासः                                 | २८     |
| ३ सौगतसंमताया मानमेयसंख्याया निरसनम्                                                  | ३०     |
| ४. सोगतसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य परीक्षा                                              | ३२- ५८ |
| १ प्रसङ्गायाताया अस्पष्टताया विकल्प्य दूषणम्                                          | 38     |
| भ<br>२ प्रसङ्घायाताया प्रत्यक्षीयस्पष्टताया विकल्य विजम्बनम्                          | ३५     |
| ।<br>३ एकोपळम्मसामर्थ्यात् विकल्पिकायाः समुद्भव इत्यायुक्तेनिरसनम्                    | 36     |
| ४ प्रत्यक्षसाधन एवेत्यादेवीद्धोक्तस्य खण्डनम् ।                                       | ३९     |
| ५ प्रत्यक्षलक्षणगतस्य अन्यभिचारिपदस्य निरसनम् ।                                       | 89     |
| ६ प्रसङ्घायाताया अतथ्यताया विकल्य दूषणम्                                              | 89     |
| ग<br>७ व्यभिचारित्वस्य विकल्य खण्डनम                                                  | ४३     |

| विषय:                                                                 | মূষ    |
|-----------------------------------------------------------------------|--------|
| ८ ज्ञानगतस्य सम्यकत्वस्यापि विकल्प्य विद्छनम्                         | ४३     |
| ९ जातिं प्रतिवदितुं बौद्धेर्दतानां दृषणानामेकैकशो निरासः              | ४६     |
| १० देशभेदेनामहणात् इत्यादेः समालोच्य प्रतिविवानम्                     | 89     |
| ११ नास्ति घट-सामान्यम् , तद्यहेऽप्रहात् इत्यस्य विभजनम्               | 8.9    |
| १२ एकपिण्डमहणकाले उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्येत्यादेः समीक्ष्य प्रतिवचनम्  | ४९     |
| १३ क्षीरोदकवद्विवेकेनात्रहणाचास्ति सामान्यमित्युक्तेः खण्डनम्         | 40     |
| १४ एकत्र दृष्टो भेदो हि इत्यादे: कारिकाया: प्रतिवदनम्                 | 49     |
| १५ नित्यस्य क्रमेतराभ्यामित्यादेः प्रतिसमाधानम्                       | 49     |
| १६ प्रसङ्गात् बौद्धाभिमतस्य संतानस्य असिद्धत्वप्रदर्शनम्              | 44     |
| ५. मीमांसकाभिमतस्य प्रत्यक्षस्य निरासः                                | 46- 59 |
| ६. सांख्यसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य निरसनम्                            | ६१ ६४  |
| ७. नैयायिकाभिमतस्यानुमानस्य निरसनम्                                   | ६४- ७४ |
| १ कार्यहेतुकानुमाननिरासाय कार्यत्वस्य खण्डनम्                         | ६६     |
| २ प्रसङ्गात् विरोधपदार्थस्य विकल्य दूषणम्                             | ६७     |
| ३ हेतुफलसंबन्धावधारणस्यानुपपत्तिप्रकटनम्                              | 90     |
| ४ कृतकत्वहेतुकस्यानित्यत्वानुमानस्याप्यघटमानत्वप्रद्शेनम्             | ७३     |
| ८. आत्मानुमानस्य निरासः                                               | ७४- ८३ |
| १ नैयायिकादिसंमतस्यात्मानुमानस्य निरासः                               | ৬४     |
| २ जैनमते उपभोगायनुपपत्तिप्रकटनेन आत्मानुमाननिराससूचना                 | ७६     |
| ३ प्रसङ्गाद् जैनाभिमतस्यानेकान्तवादस्य निरसनम्                        | 96     |
| ४ सांख्यमतेऽपि भोगानुपपत्तिप्रदर्शनेनात्मानुमाननिरासः                 | ७९     |
| ५ सांख्यसंमतस्य कैवल्यस्यानुपपत्तिकत्वोपपादनम्                        | 69     |
| ६ वेदान्तसंमतस्यानन्दरूपकेवल्यस्यायुक्तिकताप्रदर्शनम्                 | 69     |
| ७ मीमांसकमतेनापि आत्मानुमानस्यासंभिवत्वप्रकटनम्                       | ८२     |
| ९. ताथागतसंमतस्यानुमानस्य निरासः                                      | 63-908 |
| १ प्रसङ्गाद् ज्ञानस्य विषयाकारत्वं विचार्य तत्खण्डनम्                 | 63     |
| २ दृष्टान्तीभूतस्याद्रशस्य मुखरुपतास्वीकारार्थस्य विकलय निरसनम्       | 64     |
| ३ कार्यानुमाननिरासाय दहनधूमयोहेर्तुफलभावानुगपत्तेः पुनहपक्रमः         | ८७     |
| ४ विकल्प्य विषयासंभवद्र्शनेनानुमानस्य निरासः                          | 80     |
| ५ ज्ञानयोर्हेतुफलभावावधारणस्याशक्यत्वप्रतिपादनम्                      | 93     |
| ६ प्रसङ्गाद् विज्ञानवादिकृतावयविनिराकरणस्य प्रतिवादः                  | 88     |
| ७ प्रसङ्गादनुपलव्धिपदार्थस्य विचारः                                   | ९४     |
| ८ अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य रक्तारक्तत्वप्रसञ्जनरूपस्य साधनस्य निरासः | ९५ -   |
| ९ अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य आदृतानादृतस्त्रप्रसङ्गस्यखण्डनम्          | ९६     |
| [2] [2] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4                        |        |

#### xvii

| विषय:                                                                | विद्य   |
|----------------------------------------------------------------------|---------|
| १० अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य चळाचळत्वकृतस्य अवयविभेदप्रसङ्गस्य       |         |
| प्रत्यादेश:                                                          | 9.9     |
| १९ अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य 'सर्वावयवग्रहणेन' इत्यादि विकल्पजालस्य  |         |
| निरास:                                                               | 9,6     |
| १२ अवयविनिराकरणपरायाः 'यत्र भिन्ने न तहुद्धिः' इत्यादियुक्तेःखण्डनम् | 96      |
| १३ विज्ञानवादिना साधितस्य बाह्यार्थविलोपस्य निरासः                   | 900     |
| १४ बाह्यार्थविस्रोपायोपयुक्तस्य सहोपरुम्भसाधनस्य विकल्प्य दृषणम्     | ९०२     |
| १५ अवयविनिराकरणद्वारा स्थापितस्य क्षणिकत्वस्योत्थापनम्               | 904     |
| १६ क्षणिकत्वस्थापनाय प्रयुक्तस्य विनाशहेत्वाभावस्य विनाशं विकल्य     |         |
| द्वणम्                                                               | 908     |
| १० क्षणिकत्वोपयोगिनः विनाशनिर्हेतुकत्वस्य विकल्पपञ्चकेन प्रतिवदनम्   | 908     |
| १८ प्रत्यक्षप्र।ह्यत्वेन उपपादितस्य क्षणिकत्वस्य खण्डनम्             | 900     |
| १९ बौद्धसंमतस्य स्वभावानुमानस्य निरासः                               | 906     |
| १०. षड्विधार्थापत्तिप्रामाण्यस्य निरासः                              | 909-990 |
| ११. उपमानप्रामाण्यस्य निरासः                                         | 990-993 |
| १ नेयायिकसंमतस्य उपमानस्वरुपस्य खण्डनम्                              | 992     |
| २ संज्ञाप्रतिपत्तिविषयकमतद्वयस्य निरासः                              | 972     |
| १२. अभावप्रमाणस्य निरासः                                             | 992-993 |
| १३. संभवैतिह्यप्रमाणयोर्निरासः                                       | 993     |
| १४. शब्दप्रामाण्यस्य निरासः                                          | 993-924 |
| १ वाच ३ त्वेन शब्द प्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्यो इलनम्              | 993     |
| २ आप्तोक्तत्वेन शब्दं प्रमाणीकुर्वतां मतस्य निरासः                   | 994     |
| ३ अपौर्ध्वेयस्वेन वेदस्य प्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्य व्युदासः      | 994     |
| ४ विवक्षासूचकरवेन शब्दप्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्य खण्डनम्          | 920     |
| ५ साधुपदादर्थप्रतिपत्तिं वर्णयतां वैयाकरणानां मतस्य निरासः           | 920     |
| <b>ग्रंथो</b> पसंहारः                                                | 924     |



# ABBREVIATIONS

|                   |        | B0 20 3            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
|-------------------|--------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| जैमि०             | . 58   | जैमनीयसूत्राणि     | (N. S. P.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                   |
| तत्वसं०           |        | तत्वसंप्रहकारिका   | (G. O. S.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                   |
| न्यायवि           | बं०    | न्यायविन्दुः       | (B. I.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   |
| न्यायसु           | 0      | न्यायसूत्राणि      | (C. S. S.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | )                 |
| प्रमाणव           | 70 /   | प्रमाणवार्तिक      | (Appendix                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | to J. B. O. R. S. |
|                   |        |                    | Vol. XXIV                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7)                |
| वैशे०             |        | वैशेषिकसूत्राणि    | (C. S. S.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                   |
| शाबरभा            | [5     | शाबरभाष्यम्        | (N. S. P.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                   |
| श्लोकवा           | •      | श्लोकवार्तिकम्     | (B. I.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                   |
| सन्मति            | •      | सन्मतितर्कः        | (P. M. G.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                   |
| ঘূ০               |        | घृष्टम्            | AND CONTRACTOR OF THE CONTRACT |                   |
| ਟੋ <b>•</b>       |        | टिप्पणम् ( ताडपत्र | गश्चिगतम् )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                   |
| परि०              |        | परिमार्जितम्       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| परिव॰             |        | परिवर्तितम्        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| A. S.             | Asta S | ahasrī (G. N.      | I G)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | •                 |
| A. T.             |        |                    | yam. (S. J. G.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | )                 |
| B. B.             |        | theca Buddhi       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| B. I.             |        | heca Indica        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| B. L.             | Buddh  | ist Logic. (B.     | B. XXVI)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                   |
| B. P.             | Buddh  | ist Philosophy     | y (Oxford)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                   |
| B. S. S.          |        | ay Sanskrit S      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| C. S.S.           |        | hamba Sanski       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| G. N. J. G.       |        |                    | Jaina Grantha                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Mālā              |
| G. O. S.          |        | ad's Oriental      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| H. I. L.          | _      |                    | ogic (Calcutta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | University)       |
| H. I. S.          | -      | ge of India Ser    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Owford)           |
| H.S.L.            |        |                    | t Literature (                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | esearch Society   |
| J.B.O.R.S.        | 3      | Sahitya Samso      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | esearch society   |
| J. S. S.          |        |                    | Khādya (C. S.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>S</b> )        |
| K. K. K.          |        | rmamimāmsā         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.7               |
| K. M.             |        | usāsana (M. J      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| K. S.<br>M. J. G. |        |                    | a Grantha Ma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | īlā               |
| M. J. V.          |        | ra Jaina Vidy      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
| N. K. C.          |        |                    | dra (M. J. G.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                   |
| 4                 |        |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                   |
|                   |        |                    | and the state of t |                   |

N. S. P. Nirnaya Sagar Press Purātattva Mandira Granthāvali P.M.G. S. D. L. J. Sresthi Devchandra Lalbhai Jaina Pustakoddhāra S. D. S. Sarvadarsana Samgraha Sh. D. Sm. Şaddarsana Samuchchaya Singhi Jaina Granthamala S. J. G. S. V. S. Sāstravārtā Samuchchaya (S. D. L. J.) TP. Tattvopaplava TPS.

Simha

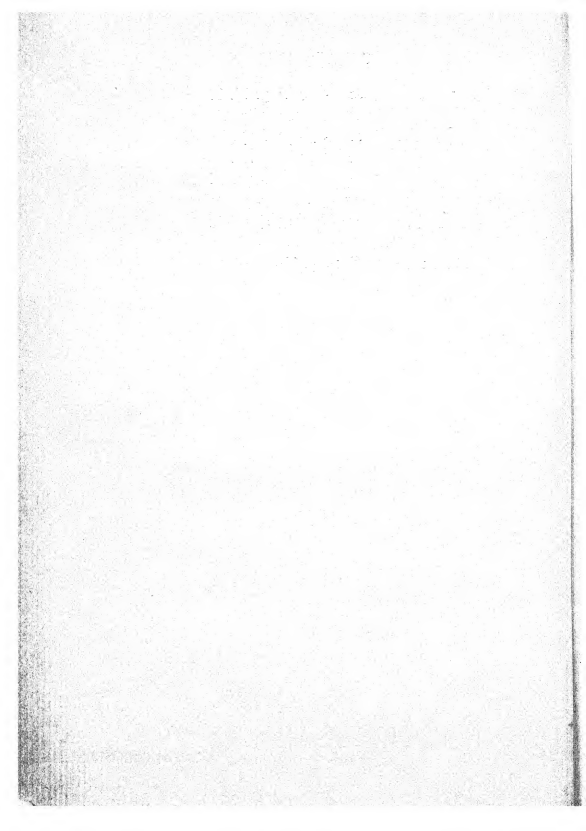
T. S. V. Tattvārtha Śloka Vārtika (G. N. J. G.)

# xxi

# CORRECTIONS

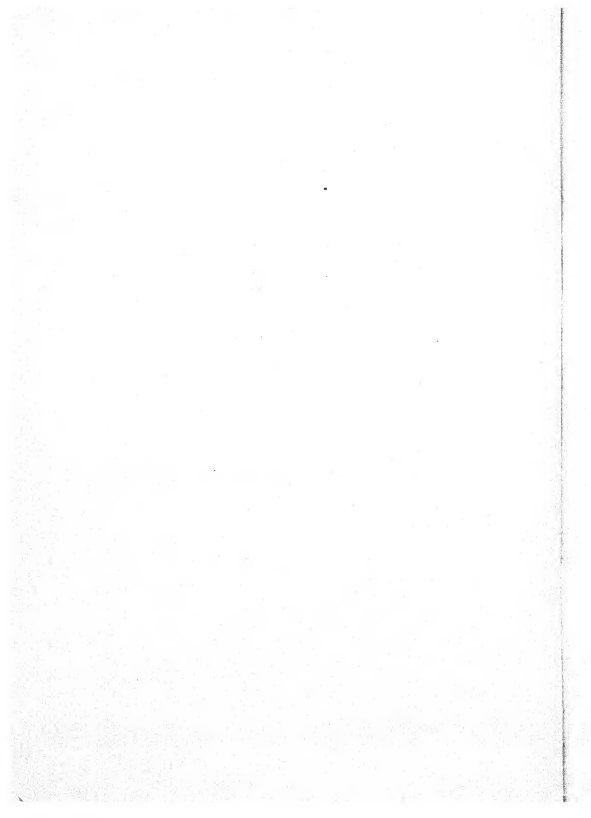
| Read | गवादि प्राप्त्या       | as   | गवादिप्राप्त्या p. 4 1. 24        |
|------|------------------------|------|-----------------------------------|
|      | एक विषयो               | as   | एकविषयो p. 27 l. 14               |
|      | अपूर्वार्थ गृहीतित्वेन | as   | अपूर्वार्थगृहीतित्वेन p. 33 l. 12 |
|      | अभाव विषय०             | as   | अभावविषय॰ p. 42 1. 18             |
|      | विज्ञान सदाकार॰        | as   | विज्ञानसदाकार॰ p. 55 1. 20        |
|      | [०क्तेंखण्डनम् ]       | as   | [क्तेः खण्डनम् ] p. 50 § 13       |
|      | [०पत्तेपुन०]           | as   | [ • पत्तेः पुनः ] p. 87 § 3       |
| Add  | [प्रमाणवा॰ ३.२५१]      | afte | er line 18 p. 45                  |
|      | (?) after वैशेषिकाः    |      |                                   |
|      | •                      |      |                                   |





# CONTENTS

| Preface                             |                      |            |                 | • • •      |         | 5                |
|-------------------------------------|----------------------|------------|-----------------|------------|---------|------------------|
| Introduc                            | ction                | •••        |                 |            |         | I-XIV            |
| Imp                                 | ortance of           | the TPS    |                 |            |         | . I              |
|                                     | scription of         |            |                 | ***        |         | Ī                |
|                                     | Present E            |            |                 | 150        |         | II               |
| Cor                                 | nparative U          | Infamiliar | ity of the      | TPS        |         | II               |
| The                                 | e Age of the         | : Work at  | nd its Au       | thor       |         | IV               |
|                                     | ive Place            |            | isi             | •••        |         | XI               |
|                                     | orks of Jayan        |            |                 | • • •      |         |                  |
|                                     | Critical M           |            | ayarāsi         | • • •      |         | XII              |
|                                     | tvopaplavas          |            |                 |            |         | XIII             |
|                                     | itents in Sa         | nskrit     |                 | • • •      | •••     | XV               |
|                                     | oreviations          |            |                 | • • •      | • • •   | XIX              |
|                                     | rections             | ,          | • 1             | • • •      | • • •   | XXI              |
|                                     | t of Tattvo          |            |                 |            | • • •   | 1-125            |
| (1)                                 | Criticism            |            | Pratyak         | sa theory  | of      | 2 22             |
| (2)                                 | Nyāya-da             |            | )               | <br>       | 41      | 2- 22            |
| (2)                                 | Criticism            |            | ramaṇa          | theory or  | tne     | 22 27            |
| (3)                                 | Mimāṃsāo<br>The same |            | ddhioto         | • • •      | • • •   | 22- 27<br>27- 32 |
| ( <del>3)</del><br>( <del>4</del> ) | Criticism of         |            |                 |            | •••     | 32- 58           |
| (5)                                 | The same             |            |                 |            |         | 58- 61           |
| (6)                                 | The same             |            |                 |            |         | 61- 64           |
| (7)                                 | Criticism            |            |                 |            |         | 01 01            |
| (1)                                 | Nyāyadars            |            | .11 (1111101101 | incory or  |         | 64- 74           |
| (8)                                 | Criticism of         |            | erence of       | Soul       |         | 74- 83           |
| (9)                                 | Criticism            |            |                 | t Theory   |         |                  |
| (-)                                 | Anumāna              | •••        |                 | •••        |         | 83-109           |
| (10)                                | Criticism            | of the     | Arthāpa         | tti-theory | of      |                  |
| ()                                  | Mīmāmsād             |            |                 | •••        |         | 109-110          |
| (11)                                | Criticism o          |            | na theory       | •          |         | 110-112          |
|                                     | The same             |            |                 |            |         | 112-113          |
| (13)                                | The same             | of Sambh   | ava and         | Aitihya    |         | 113              |
| (14)                                | Criticism o          |            |                 |            |         | 113-125          |
| Conclusion                          | on of the W          | ork        |                 |            |         | 125              |
|                                     | Philosophic          |            | 3               |            |         | 129-140          |
| Index of                            | Proper Na            | mes        |                 |            | • • • • | 141              |
|                                     | Ouotations           |            | *               |            |         | 143              |



## भद्दश्रीजयराशिप्रणीतः

# ॥ तत्त्वोपप्लवसिंहः ॥

[ § १. प्रन्थकरणप्रतिज्ञा । ]

..... तां यात मुन .......

[त] त्वोपष्ठवसिंह एष विषमो नृनं मया [ सृज्यते ].... नास्ति तत्फलं वा स्वर्गादि । सत्यं, तावदा( दे )तस्य फर्मणः स भा.....

उक्तं च परमार्थविद्भिरिप"लौकिको मार्गोऽनुसर्चव्यः अ[ति ?].....।
लोकव्यवहारं प्रति सद्दशौ बालपण्डितौ॥" इत्यादि।

" अथातस्तत्त्वं व्याख्यास्यामः " " षृथिव्यापस्तेजोवायुरिति 10 तत्त्वानि तत्समुद्राये द्यारीरेन्द्रियविषयमञ्ज्ञा " [ ] इत्यादि ? न, अन्यार्थत्वात् । किमर्थम् ? प्रतिबिम्बनार्थम् । किं पुनरच्च प्रतिबिम्ब्यते ? षृथिव्यादीनि तत्त्वानि लोके प्रसिद्धानि, तान्यपि विचार्यमाणानि न व्यवतिष्ठन्ते किं पुनरन्यानि ?

अथ कथं तानि न सन्ति? तदुच्यते-सल्लक्षणनिबन्धनं 15 मानव्यवस्थानम्, माननिबन्धना च मेयस्थितिः, तद्भावे तयोः सद्वयवहारविषयत्वं कथं [स्वयमेव]... ताम्। अथ...न ब... व्यवहारः क्रियते; तद्दात्मिनि रूपास्तित्वव्यवहारो घटादौ च सुखास्तित्वव्यवहारः प्रवर्त्तियतव्यः।

### [१. न्यायसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य परीक्षा ।]

37.....

"[इ]न्द्रियार्थसन्निकर्षात्पन्नं ज्ञानमन्यपदेश्यमन्यभिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षम् " [न्यायस्, १।१।४] इति तल्लक्षणम्। 5 [ § १. अदुष्टकारकेत्यादिविकल्पचतुष्टयेन अन्यभिचारिपदस्य दूषणोपक्रमः । ]

तचाव्यभिचा[रि] ... ... किमदुष्टकारकसन्दोहोत्पाच-त्वेन, आहोस्विद् वाधारहितत्वेन, प्रवृत्तिसामर्थ्येन, अन्यथा वा? तचचदुष्टकारकसन्दोहोत्पाचत्वेन अव्यभिचारित्वम्; सैव कारणानामदुष्टता केनावगम्यते ? न प्रत्यक्षेण; नयनकुशालादे-¹०रतीन्द्रियत्वात्। नाप्यनुमानेन; लिंङ्गान्तराऽनवगतेः। ननु इद-मेव ज्ञानं लिङ्गं तदुत्यं तस्य विशिष्टतां गमयति; यद्येवम् इतरे-तराश्रयत्वं दुरुत्तरमापनीपद्यते। किश्च, इन्द्रियाणां गुणदोषाश्रयत्वे तदुत्थे विज्ञाने दोषाशङ्का नातिवर्त्तते पुंव्यापारोत्पादितशब्द-विज्ञान इव।

15 अथ बाधानुत्पत्त्याऽव्यभिचारित्वं ज्ञायते; बाधानुत्पत्ति-विज्ञानस्य किं यथार्थगृहीतित्वेन, आहोस्विद् बाधकज्ञानो-त्पादककारकवैकल्यादिति सन्दिद्धः ? दृश्यते हि बाधकज्ञानो-त्पादककारकवैकल्याद् बाधानुत्पादः, यथा दृरे मरीचिनिचये जलज्ञाने जाते बाधा न संपद्यते, अभ्यासदेशावस्थितस्य 20कारकोपनिपाते सत्युत्पद्यते।सा चोपजायमाना संवत्सरादि-कालविकल्पेन संजायते, कदाचिच कारकवैकल्यात्रैव सम्पद्यते। न चैतावता तस्य यथार्थता उपपद्यते।

अपि च, बाधाविरह एव बाधासद्भावावेद्कः तदुपलब्धत्वेन तत्सद्भावोपलब्धेः।

25 अन्यच, बाधाविरहः किं सर्वपुरुषापेक्षया, आहोस्वित् प्रतिपत्त्रपेक्षया ? तद्यदि सर्वपुरुषापेक्षया...तिहरहोप्य... [स]र्वज्ञाः स्युः। भवन्तु नाम सर्वे सर्वज्ञाः को दोषः ? असर्वज्ञव्यवहाराभावप्रसङ्गः। अथ प्रतिपत्त्रपेक्षया बाधानुत्पादः-प्रतिपत्तुर्बोधकं विज्ञानं नोत्पचते तेन तद्व्यभिचारिः तद्युक्तम् ः प्रतिपत्तुर्बोधकज्ञानाऽ- नुत्पादेऽपि देशान्तरगमन-मरणादिना मणिमरीच्यादिविपर्यय- ज्ञानद्शीनात्। अथवा तद्विपर्ययज्ञानं तथाविधमेवोत्पत्नं स्वप्रभव- स्वभावानुप्रवेशेन यद्बाधकविज्ञानोत्पाद्प्रतिबन्धकृत् तद्व- <sup>5</sup> शोऽपि तथाभृत एव परेष्टसम्यग्ज्ञानवत्। ... एवं सित यदुक्तम्- "यत्र च दुष्टं करणं यत्र च मिथ्येति प्रत्ययः स एव असमी- चीनः प्रत्ययः" [ शावरभा० १।१।५] इत्येतदेवाऽसमीचीनम्।

अथ प्रवृत्तिसामर्थ्येन अव्यभिचारितां वेतिसः प्रवृत्तिसामर्थ्ये फलेनाऽभिसम्बन्धः, फलं च स्रक्चन्द्नविनोदकादि, तेषु 10 सत्यफलिन्पत्तेः तेषु फलोपचारः तद्देहसम्बन्धः प्रवृत्ति-सामर्थ्यम्। प्रवृत्तिः कायस्था क्रिया तत्सामर्थ्यम् अव्यभिचारितां गमयित । तत्किम् अवगतम्, अनवगतं वा ? यदि नावगतम् ; तद्दं अस्ति ? इति कथं वेतिस ? अथाऽवगतम् ; तद्दं गतेरव्यभि-चारितां कथमवगम्यत इति पूर्वोक्तमनुसर्त्तव्यम् ।

उद्कप्राप्त्या पूर्वोत्पन्नोद्कविज्ञानस्य अव्यभिचारिता व्यव-स्थाप्यते; किं तत्प्रतिभातोद्कप्राप्त्या, आहोस्वित् तज्ञातीयोद्-[क]प्राप्त्या, तद्वंशजजलप्राप्त्या वा?

तद्यदि प्रतिभातोद्कप्राप्त्याः तद्युक्तम् । प्रतिभातोद्कस्य अवस्थानं नोपपद्यते, अषमहिषपरिवर्तनाऽभिघातोपजाताऽवय-20 विक्रयान्यायेन प्रत्यस्तमयसंभवात् ।

अथ तज्ञातीयोदकप्राप्त्या, एवं तर्हि असत्योदकज्ञानेऽपि जाते कचित्तोयमासादयन्ति पुमांसः तद्प्यवितथं स्यात्। अथ तद्देशकालसंलप्रमुद्कं न प्रापयति मिथ्याज्ञानम्, सम्य-ग्ज्ञानं तु तद्देशकालसंलप्रमुद्कं प्रापयति तेन तद्व्यभिचारीति<sup>25</sup> चेत्; यन्न प्रापयति तद् व्यभिचारि तर्हि मुमूर्षुपदार्थोत्पादितं ज्ञानं चन्द्रार्केग्रहनक्षत्रतारकादिसंवेदनं च व्यभिचारि प्राप्नोति। न च तद्देशकालसंलग्नोदकप्रापकत्वमस्ति, देशस्यापि उदकवद् विनाशसंभवात्।

## [ § २. प्रसङ्गात् जातेर्निराकरणम् । ]

5 नच जातेः संभवोऽस्ति । स एव कथम् ? कथ्यते— सा उद्कव्यक्तिभ्योऽभिन्ना, भिन्ना, भिन्नाऽभिन्ना वेति ?

तद्यदि तादातम्यव्यवस्थिताः, तदा इह तासां नानात्वेन तस्यापि( तस्या अपि ) नानात्वोपपितः, तदेकत्वे च सर्वासा-मेकतापितः। एकत्वे च निःसामान्यता तादात्म्यविपर्यासो वा।

10 अथ अथीन्तरभूताः सा व्यावृत्ताकाराः, अनुगताकारा वा ? तचिद् व्यावृत्ताकाराः; न तस्याः सामान्यरूपत्वं व्यावृत्तैकस्वभा-वत्वात् तोयादिवत् ।

अथ अनुस्यूतरूपाः; तित्कम् आत्मरूपानुस्यूता, पररूपानु-स्यृता वा ? तद्यद्यात्मरूपानुस्यूता, तद्युक्तम् ; आत्मन्यनुगमाऽ-15भावात् ।

अथ पररूपानुस्यूताः केयं पररूपानुस्यूतता-किं तत्तादा-त्म्यम्, तत्समवायां वा? तचदि तादात्म्यम्; सामान्यतव्रतोर-भेद्पसङ्गः।

अथ पररूपसमवायः अनुस्यूताकारताः, तद्युक्तम् : सामा-<sup>20</sup>न्याङ्किशः समवायः। सामान्यस्य अनुगतं रूपमालोचि।यतुमारब्धं न ततोऽन्यस्य।

यदि च उद्कजातीयार्थप्राप्त्याऽव्यभिचारिता पूर्वोदितोद्क-विज्ञानस्य व्यवस्थाप्यतेः तदा उद्कजातेर्गवादाविष संभवोऽस्ति गवादि प्राप्त्याऽव्यभिच(चा)रिता उद्कविज्ञानस्य स्यात्।

25 अथ उद्कत्वस्य गवादावभाव इति चेत् ; किम् इतरेतरा-भावः, प्रागभावः, प्रध्वंसाभावः, अत्यन्ताभावो वा ? तद्यदीतरे- तराभावः; तदा उद्कादाविष समानम् उद्कत्वस्याऽभावप्रसङ्गः। उद्करूपता न उद्कत्वस्य, उद्कत्वरूपता च नोद्क.....

अथ प्रागभावः; तदा उदकेऽपि उदकस्याभावप्रसङ्गः। अथ प्रध्वंसाभावः; तदा उदकेऽपि अभावप्रसङ्गः। अथ अन्यत्रास्तिः; नैकन्न प्रत्यस्तमितस्य अन्यत्र संभव उपपद्यते। <sup>5</sup> अथ अत्यन्ताभावः; तदा उदकेऽपि तस्याऽभावप्रसङ्गः।

अथ सम्बन्धाभावाद् गवादाबुद्कत्वाभाव इति चेत्; तत्रापि किम् इतरेतराभावः, प्रध्वंसाभावः, अत्यन्ताभावो वेति पूर्ववद् वक्तव्यम् । निमित्तान्तराभावाद् गवादाव(बु)द्कत्वाभाव इति चेत्; सोऽत्रापि समानः ।

न च उद्कव्यक्तीनां नानात्वसुपपाद्यितुं पार्यते । उद्कम् अनुद्काकाराद् उद्काकारतया व्यावर्तते, उद्काकारात्तु कथं व्यावर्तते ? किम् उद्काकारतया, आहोस्विद् आकारान्तरेण ? तद्यद्युदकाकारतया व्यावर्त्तते, तदा अन्यासामुद्कव्यक्तीनाम् अनुद्काकारता प्राप्नोति रसादेरिव । अथ अनुद्काकारतया<sup>15</sup> उदकाकारान्निवर्त्तते; ततो दहनादेरिव अनुद्कत्वप्रसङ्गः ।

अथ उद्काकाररूपताऽविद्योषेऽपि अवान्तरगणिकाकारभेद् परिकृष्टिरिति चेत्; सत्यम्, अवान्तरगणिकाकारः तोयतादात्म्य-व्यवस्थितः, अतादात्म्यव्यवस्थितो वा? तद्यदि तादात्म्य-व्यवस्थितः, तदा उद्काकारतया उद्कान्तराद्भियते। एवं<sup>20</sup> चान्यासामुद्कव्यक्तीनामनुद्करूपता प्राप्नोति, पूर्वोदितमेव दूषणम्।

अथातादाम्यव्यवस्थितः; तर्हि अनुद्कत्वं रसादेरिव। अथ उद्कत्वव्यावृत्त्या अनुद्काकाराद् व्यावर्त्तते; शृण्वन्तु अमी बाललपितं विपिश्चितः! यद्युद्कत्वव्यावृत्त्याऽनुद्काद् व्यावर्त्तते<sup>25</sup> तोयम्, उद्कत्वं च उद्काद् अनुद्काच कथं व्यावर्त्तते? न जात्य-न्तरं व्यावर्त्तकमस्ति। अभ्युपगमे वा अनिष्ठोपस्रवाऽनुबन्धः स्यात्। तस्मात् स्वेनैवरूपेण इतरेतरात्मना व्यावर्तते न जात्यादिना व्यावर्त्तते, जात्यादेरव्यावृत्तिप्रसङ्गात्। तस्मात् स्थितमेतत् नोद्कव्यक्तीनां नानात्वोपपत्तिः तद्नुपपत्तौ नोद-कत्वं नाम सामान्यमस्ति स्वत्ववत्।

5 इतोऽपि न विद्यते सामान्यम्, नित्यस्य सतो विज्ञानजनकत्वावागात्। तद्वकथम् ? न्युत्पाद्यते—विज्ञानजनकावस्थायां यद्व स्वरूप(पं) सामान्यात्मकं शिक्तमच्छक्तिरूपं च कार-कान्तरानपेक्षयाऽजनकावस्थायां तद्व रूपम्, अतः पूर्वमिष कार्योत्पादप्रसङ्गः। अनुत्पादे वा प्रागे(गि)व इदानीमिपि [न] 10जनयत्। अथ कारकान्तरमपेक्ष्य उत्पाद्यति कार्यम्, किं तेन कारकान्तरेण तस्य क्रियते कारकत्वम्, ज्ञाप्यते वा ? तद् न्यु-(तद् यद्यु)त्पाद्यते; सुस्थितं नित्यत्वम् ! उत ज्ञाप्यते; सिद्धं ति कारकत्वम्, तद्भावेऽपि विद्यमानस्याऽवद्योतनात्। भवतु नाम कारकत्वं को दोषः? कार्योत्पत्तिप्रसङ्गः। अथ कारकत्वेऽपि 15कार्यं न जनयेत्; अहो राजाज्ञा गरीयसी नैयायिकपंशाः!

इतोऽपि नास्ति सामान्यम्; तदुपपादकमानव्यतिरेकात्। ननु अस्ति प्रमाणम्-'अनयोः सादृर्यम्' 'एषां सारूप्यम्' 'तेन सदृशोयम्' 'असौ वा तेन सदृशः' इत्यादिज्ञानं सामान्यसत्ता-वबोधक(कं) अप्रतिपन्नसामान्यस्य नोपपचते। अस्ति त्वदं <sup>20</sup>विज्ञानं बाधाविकलं जातितनुव्यवस्थापकम्; तदेतद्युक्तम्; किं निमित्तभूतेन तेन एवंविधं ज्ञानमुत्पाचते, कर्मतापन्नेन वा? तचिद् निमित्तभूतेन उत्पाचते; तदा न सामान्यं कल्पनीयम्, असा-मान्यात्मकमेव निमित्तमित्थम्भूतसामान्यज्ञानोत्पाद्नाय, अलं सामान्यकल्पनया। अथ कर्मतापन्नेन उत्पाचते; तदसत्; नैवाऽ-<sup>25</sup>वभाति विज्ञाने सामान्यं धृत्तैरिवपर्यासितसंविदाम्। ननु साद्व-इयमवभाति; सत्यम्, अवभाति, नापह्नूयते अपि तु-द्रव्यगुणक-मीत्मकं सत् पाचकादिभेदेषु-यथा एषां पाचकत्वम्, एते पाचकाः, तत्पाचकसदृशोऽयम्, असौ अनेन सदृश इति विशेषादाविष द्रष्टव्यम्।अत्रापि सामान्यपरिज्ञप्तिरिति चेतः नः सूत्रव्याघातात्-"सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाऽभावात् तत एव ज्ञानम्" [ वैशे. ८।१।५], अनिष्ठा च-विशेषेषु सामान्ये परिकल्प्यमाने सति सन्देहः, सति सन्देहे तेषु विशेषान्तरं परिकल्पनीयम्, 5 पुनः सामान्यम् इत्यनिष्ठा इत्यलम् असदृहाऽभिनिवेशोन।

अथ भिन्नाभिन्नं सामान्यं भवद्भिः प्रतिपाद्यते-आकार-भेदेन व्यक्तिभ्य उपलभ्यते इत्यर्थान्तरम्, देशभेदेन तु नैव उपलभ्यते इत्यव्यतिरिक्ते(क्तं); तदेतन्महासुभाषितम्, न देशभेदेनैव वस्तूनां भेदः अपि तु आकारभेदेनैव भावा भेदसुप-10 यान्ति। यथा च आकारभेदो नास्ति तथाऽनन्तरमेव निवेदितम्।

#### [ § ३. प्रसङ्गात् समवायस्य निरसनम् ]

सामान्यं समवायवृत्त्या व्यक्तिषु वर्त्तते इति। न चासौ विद्यते। समवायो हि-व्यावृत्तैकस्वभावः, अनुगतैकस्वभावो वा? तद्यदि व्यावृत्तैकस्वभावः, कस्यासौ समवायः, सर्वतो व्यावृत्तेः 15 नीलादिवत्। अथ अनुगतैकस्वभावः; सामान्यम् तर्हि, न समवायः, नित्यस्य सतोऽनेकत्रवृत्तेर्गोत्वादिवत्, उपपादक-प्रमाणाभावाच। ननु प्रत्यक्षवुद्ध्यवसेयोऽसौ; तद्युक्तमः किं सम्बन्धवुद्ध्याऽध्यवसीयते, आहोस्विद् इहवुद्ध्या, समवाय-वुद्ध्या वा उच्यते?।

तचित् सम्बन्धवुद्ध्याः कोऽयं सम्बन्धः ? किं सम्बन्धजातियुक्तः सम्बन्धः, आहोस्वित् अनेकोपादानजिनतः, अनेकाश्रितो
वा, सम्बन्धवुद्धिविद्योषो वा, सम्बन्धवुद्धयुत्पादको वा, सम्बद्धा(न्धा)कारो वा ? तचित् सम्बन्धजातियुक्तस्ते सम्बन्धः; सोऽनुपपन्नः; समबायाऽसम्बन्धत्वप्रसङ्गः। अथ अनेकोपादानजिनतः<sup>25</sup>
सम्बन्धः; तदा कुम्भादेरिप सम्बन्धत्वप्रसङ्गः। अथ अनेकाश्रितः

सम्बन्धः तदा घटजात्यादेः सम्बन्धत्वं प्रसज्यते। अथ सम्बन्ध-बुद्धगुत्पादकस्ते सम्बन्धः उच्यतेः तदा लोचनादेरपि सम्बन्धत्व-प्रसङ्गः। अथ सम्बन्धगुद्धग्रवसेयः सम्बन्धोऽभिधीयतेः तदा कौलेयककरिकुमारादिष्वपि सम्बन्धशब्दव्युत्पादने सम्बन्धत्व-ऽप्रसङ्गः। सम्बन्धेतरयोः एकविज्ञानविषयत्वे इतरस्य सम्बन्धरू-पता प्राप्ता। अथ सम्बन्धाकारः सम्बन्धः संयोगाऽभेदप्रसङ्गः। अवान्तरगणिकाकारस्तु यथा न भेदकः तथा पुरस्तादुक्तमेव दूषणम्।

अथ 'इह तन्तुषु पटः' इति इहवुद्ध चाऽध्यवसीयते; नः इह
10 बुद्धेरिषकरणसंविद्ध्यत्वात् । न चास्मिन्ना( नचान्यस्मिन्ना)कारेप्रतीयमाने अन्यत् परिकल्पियतुं न्याच्यम्, अतिप्रसङ्गात्। अथ
समवायवुद्ध्याऽऽत्मसात्कियते; सोप्यनुपपन्न एव, समवायवुद्धेरनुपपत्तेः, 'अयं तन्तुः, अयं पटः, अयमनयोः समवायः ' इति
न जातु जानते जनाः।

अथ अनुमानेन अनुमीयते; हे अनुमाने-दृष्टम् , सामान्यतो <sup>15</sup>दृष्टं च। न दृष्टम्; प्रत्यक्षव्यतिरेकात्। सामान्यतो दृष्टमपि नास्ति; तत्प्रभवकार्योऽनुपलब्धेः ।

निन्वहवुद्धिरेव समवायज्ञापिका-'इह तन्तुषु पटः' इति प्रत्ययः सम्बन्धनिमित्तः, अवाधित-इहप्रत्ययत्वात्, 'इह कुण्डे द्धि' इति प्रत्ययवत्। किमनेन अनुमीयते-िकं निमित्तमात्रम्, उत सम्बन्धः? <sup>20</sup>यदि निमित्तमात्रम्, ततः सिद्धसाध्यतया संबोधियतव्यः। अथ सम्बन्धः; संयोगः, समवायो वा ? संयोगानुमाने उपगमहानिः। समवायानुमाने सम्बन्धव्यतिरेकः। न चान्यस्य सम्बन्धे अन्यस्य-गमकत्वम्, अतिप्रसङ्गात्। न जातु देवदत्तनयनकुटसम्बन्धे यज्ञ-द्त्तेन्द्रियं रूपादिकमर्थे करणत्वसाम्यात् प्रकादायद् दृष्टम्। एवं <sup>25</sup>सित सामान्यसमवायविरहे कथं द्रव्याद् व्यवस्था इति चिन्त्यते।

अथ तद्वत् सत्य(अथ तद्वंशज)जलप्राप्त्या अव्यभिचारिता ज्ञायते; तद्युक्तम् ; अन्त्यावयविद्रव्याणां जनकत्वव्यतिरेकात्। न च उद्कव्यक्तीनां नानात्वमस्ति, यथा च न विद्यते तथा निवेदितं पुरस्तात्।

किश्र, प्रवृत्तिसामर्थ्यंन अव्यभिचारिता पूर्वोदितज्ञानस्य ज्ञाप्यते – किं लिङ्ग मूतेन, आहो अध्यक्षात्मकेन ? तद्यदि लिङ्ग भूतेन; तद्युक्तम्; तेन साकं सम्बन्धानवगतेः। अवगती वाऽलं प्रवृत्तिसामर्थ्येन । अथ अध्यक्षात्मकेन; तद्युक्तम्; पूर्वोदित-प्रत्यस्तमितेन साकं सन्निकषीऽभावात् । तद्विषयविज्ञानं न प्रत्यक्षफलं निरालम्बनत्वात् केशोण्डुकादिसंवेदनवत्। न विज्ञा-10 नस्याभावोऽवभाति, न भावः तद्भावात्।

अविद्यमानस्य विषयार्थो वक्तव्यः – किम् आकारार्पकत्वेन वा, महत्त्वादिधमोपितत्वेन वा, सत्तामात्रेण वा, सहोत्पादेन वा ? सर्वस्य प्रत्यस्तमितत्वात् कथमसौ विषयः ? तिष्ठषयत्वे केशोण्डु-कादिविज्ञानस्येव मिथ्यात्वे वीजमन्वेषणीयम् । आत्मसत्ता-15 मात्रेण मिथ्यात्वे सर्वस्य मिथ्यात्वमापयते ततः तत्त्वोपस्रवः स्यात्।

अथ अन्यथाऽव्यभिचारित्वं गृह्यते-आत्मान्तःकरण-सम्बन्धेन उत्पन्नं विज्ञानम् अव्यभिचारिताविशिष्टं प्रयोत्यते; तद्युक्तम्; तद्व्यभिचारित्वं तद्धमीं वा, तत्स्वरूपं वा? तयदि20 तद्भी:-स नित्यः, अनित्यो वा? यदि नित्यः; तदा जातिद्षेषेणा-पोपोदि(णापोदि)तो वेदितव्यः।

अथाऽनित्यः-स पूर्वोत्पन्नः, सह, पश्चाहा जातः ? तचिद् पूर्वोत्पन्नः; तदा कस्यासौ धर्मः ? न हि धर्मिणमन्तरेण धर्मो भवितुमहिति, सर्वतो व्यावृत्तरूपत्वात् कः कस्येति वक्तव्यम् 125 अथ सहोत्पन्नः; कस्तयोः सम्बन्ध इति वक्तव्यम् । तादा- त्म्यतदुत्पत्तिसमवायसम्बन्धाभावे सति षष्ट्यथां वक्तव्यः 'तस्य अव्यभिचारित्वम् ' इति । अथ पृष्ठोत्पन्नस्तर्हि पूर्वं व्यभिचारिता विज्ञानस्य प्राप्नोति । न च आध्यात्मिकोऽव्यभिचारित्ता विज्ञानस्य प्राप्नोति । न च आध्यात्मिकोऽव्यभिचारिक्षपो धर्मोस्ति सुखाद्व्यतिरिक्तः, तत्प्रतीत्यसंभवेन उस्वयमनभ्युपगमात्। यदि च अव्यभिचाराद्यो धर्मा अर्थान्तरभूताः अभ्युपगम्यन्ते तैरविच्छन्नं विज्ञानं सामग्रया अवस्थापक-सुद्घुष्यते; तचानुपपन्नम् ; प्रत्येकमनेकविद्योषणाविच्छन्नविज्ञान-प्रतिपात्तकालावस्थानायोगात्, ज्ञाप्यज्ञापकयोरभावे कर्त्तृमात्र-प्रविध ज्ञानं स्यात् ।

- 10 अथ तत्स्वरूपमन्याभिचारित्वम्-तिर्कं स्वसत्तामात्राऽनु-रोधेन, अर्थान्तरसत्तानुरोधेन वा ? तद्यदि ज्ञानसत्तामात्रतेवाऽ-न्याभिचारित्वमुच्यते, तदा केशोण्डुकसंविदोऽपि अन्याभिचा-रिता स्यात्। नच ज्ञानसत्तामात्रानुरोधेन ज्ञानं न्यभिचार्थ-न्याभिचारि वा उद्गीयते।
- 15 अथ अर्थान्तरसत्तानुरोधेन अव्यभिचारित्वम्-किम् अनु-पकारकाऽर्थान्तरसत्तानुरोधेन, आहोस्विद् उपकारकाऽर्थान्तर-सत्तानुरोधेन ? तद्यदि तावद् अनुपकारकाऽर्थान्तरसत्तानुरोधेन, तदा केशोण्डुक-इन्दुद्यसंविदोप्यव्यभिचारिताप्रसङ्ग:।

अथ उपकारकाऽर्थान्तरसत्तानुराधेन अन्यभिचारिता-किं 20प्रतीयमानाऽर्थान्तरोपकारकसत्तानुराधेन, तद्विपरीतार्थान्तरो-पकारकसत्तानुरोधेन वा ? तद्यदि पूर्वपक्षाभ्युपगमः, तदा अती-ताऽनागतानुमानविज्ञानस्य योगिप्रत्यक्षस्य च चोद्नावचन-जनितविज्ञानस्य वाऽव्याभिचारिता न भवेत् तद्वगतोपकार-कार्थाभावात्, भावे वा वितानिक्षयालोपप्रसङ्गः। अथ उत्तरो 25मतः; तदा केशोण्डुक-इन्दुद्वयसंविदोऽव्यभिचारित्वं प्रसज्यते इत्यसद्वहीतम्।

<sup>\* &#</sup>x27; वितान ' ' किया ' अनयोमध्ये अखिलेति छिनं वर्तते ।

किञ्च, तिब्रज्ञानम् अव्याभिचार्यवगतं सामग्रधा ज्ञापकम्, अनवगतं वा ? यद्यवगतम्; तस्यावगितः आत्मसंविद्रूपा वा, ज्ञानान्तरवेद्या वा ? तद्यद्यात्मसंवेदनरूपावगितः; तद्युक्तम्; इ( स्व )यमनभ्युपगमात् । अभ्युपगमे वा उपगमिवरोधः।

अथ ज्ञानान्तर थेचं वेत्सिः; विज्ञानयोभेंदे बीजमन्वेष्टव्यम्। 5 ज्ञानमज्ञानाकारात् ज्ञानात्मतया व्यावर्त्तते ज्ञानान्तरात्तु कथं व्यावर्त्तते ? –िकं ज्ञानात्मतया व्यावर्त्तते आहोस्विद् आकारान्त-रेण ? तद्यदि ज्ञानात्मतया व्यावर्त्ततेः; तदा अन्यस्य ज्ञानात्मता निवर्त्तते तोयादेर्यथा।

अथ आकारान्तरेण; आकारान्तरस्वीकरणे ज्ञानाकारविरहः 10 स्यात् आकारयोस्तादात्म्याऽयोगात्। तादात्म्ये वा एकं तहस्तु ज्ञातं(नं) आज्ञातं(नं) वा ? यदि ज्ञातं(नम्); न तर्हि आकारान्तरेण व्यावर्त्तते किन्तु ज्ञानात्मतयैव, अन्यस्य अज्ञानात्मकत्व-प्रसङ्गः। अथ अज्ञातं(नं); सिद्धं नः समीहितम्। अथ ज्ञानत्वं व्यावर्त्तकम्, तत्केन व्यावर्त्तते इति पूर्वोक्तमनुसर्त्तव्यम्। विज्ञा-15 नान्तरवेद्यमपि न संभवाते।

अथ न वेद्यते; तद्स्तीति कथं पुनर्वेत्सि ? अनेनैव वर्त्मना सत्येतरविज्ञानयोर्विभागाभावोऽभ्युपगन्तव्यः । अतोऽव्यभि-चारिपद्मपार्थकम् ।

[ § ४. प्रकारान्तरेण अव्यभिचारिपदस्य निरासः । ]

20

इतोष्यपार्थकम्-इन्द्रियार्थसन्निकर्षपदेन अपोदि(हि)त-त्वात्। नहि केशोण्डुकविज्ञानस्य नयनार्थसन्निकर्षोद्भृतिरस्ति। नन्वस्ति मरीच्युद्कविज्ञानस्य, तद्पनोदाय अव्यभिचारिपदम्; तन्न; यत उद्कं प्रतिभाति, न च तेन सह सम्बन्धोऽस्ति। विद्यमा-नेन साकं सम्बध्यते नाऽविद्यमानेन। तत्सम्बन्धे वा, न तद्विषयो-25 (ये) मिथ्यात्विमहोपपद्यते सत्योद्कसंवेद्नवत्। ननु यद्यपि प्रतीयमानोद्केन सह सम्बन्धो नास्ति चक्षुषः, तथापाप्या(थाप्या)लम्ब्य मरीचिनिचयेन साकं सम्बन्धोऽस्ति, तस्यैव आलम्बनत्वात् तद्देशं प्रति प्रवृत्तेः, अत एव मिथ्यात्वम्, अन्यदालम्बनम् अन्यच प्रतिभाति।

5 [ § ५. प्रसङ्गादालस्वनपदार्थस्य परीक्षणम् । ]

कोऽयमालम्बनाथीं नाम येनेद्मुद्घुष्यते – अन्यदालम्बनं चान्यत् प्रतिभातीति? – किं विज्ञानजनकत्वम्, आकारापेकत्वम्, विज्ञानाधिकरणत्वम्, विज्ञानावभासितता वा? तद्यदि विज्ञान-जनकत्वमालम्बनाथः; तदा नयनालोकादेरपि आलम्बनत्वं 10प्रसज्यते। अथ आकारापेकत्वमालम्बनत्वम्; तद्युक्तम्, नैया-धिकसमयेऽनम्युपगमात्। यथा च विषयाकारो विज्ञाने न युज्यते तथोपरिष्ठात् प्रतिपाद्यिष्यामः। अथ विज्ञानाधिकर-णत्वमालम्बनत्वम्, [नः] न मरीचिचकोत्कलितमुदीयते ज्ञानम् अपितु आत्मसमवेतमात्मानमासाद्यते। अथ विज्ञानावभासि-15तता आलम्बनत्वम्; तदा उद्कविज्ञाने उद्कं प्रतीयते न मरीचयः।

अथ उद्काकारतया मरीचय एव प्रतीयन्ते; स उद्काकारो मरीचिभ्यो व्यतिरिक्तोऽव्यतिरिक्तो वा ? तद्यद्यव्यतिरिक्तः; स तात्त्विकोऽतात्त्विको वा ? यदि तात्त्विकः; कथं तद्वगतेर्मि-20थ्यात्वम् ? अथाऽतात्त्विकः; तद् अरीचीनामपि अतात्त्विकत्वं प्रसज्यते। अतात्त्विकोद्कतादात्म्ये सित तदुद्कज्ञानमतथ्यम्। किमुक्तं भवति ? मरीचिविज्ञानमतथ्यम्। एकस्मिद्चोद्काकारे प्रतीयमाने केन एतदाख्यातम्-मरीचयः प्रतिभान्ति देवाना-मिप्रयस्य!

25 अथ अर्थान्तरमृतः; ति न वक्तव्यम् – मरीचय उदकाकार-तया प्रतीयन्ते उदकाकारान्तिरता मरीचयः। अर्थं केशोण्डुक-विज्ञाने किमवभाति ? किमालम्बते ? केशोण्डुकस्यैव आलम्बनत्वं प्रतीयमानत्वं च तथा उद्कस्यैव आलम्बनत्वं प्रतीयमानत्वं च, नालम्बनान्तरं परिकल्प्यम्। न चोद्कज्ञानस्य प्रतीयमानो-द्काऽन्यालम्ब(न)त्वेन मिथ्यात्वम् अपि तु अभावात् तान्वि-कत्वेन, अन्यथा केशोण्डुकसंविदोऽपि मिथ्यात्वं न प्राप्नोति, अन्यालम्बनव्यतिरेकात्।

यद्ण्युक्तम्-मरीचिदेशं प्रति गमनात् मरीचीनामालम्बनत्वम्; यद्येवं देशस्यापि आलम्बनत्वमनया रीत्या उपपद्यते।
नच अवभातोद्कभिन्नार्थसन्निकर्षजत्वम् उद्किविज्ञानस्य उपपद्यते, सत्योद्कज्ञानेऽदृष्टत्वात्, अन्यथा अनुमेयद्हनज्ञानस्यापि इन्द्रियार्थसन्निकर्षजत्वमापनीपद्येत आत्ममनःसन्निकर्ष-10
जत्वात्। अथ प्रतीयमानद्हनेन सह मनसो नास्ति सम्बन्धः;
तिद्हापि प्रतीयमानेन अम्भसा सह नास्ति सम्बन्धः चक्षुषः।
तस्माद्व्यभिचारिपदं न युक्तम् इन्द्रियार्थसन्निकर्षपदेनापोदितत्वात्।

[ § ६. पुनः प्रकारान्तरेण अव्यभिचारिपद्स्यापाकरणम् । ]

इतोप्यनुपपन्नम्, अपोह्यज्ञानाऽसंभवात्। अथ मरीच्यु-द्कविज्ञानाय(प)निर्नी(नी)षया उपादीयते; तत्कथमपनीयते? अविद्यमानोद्कविषयत्वात्। यद्यविद्यमान(नं); कोऽयं विष-यार्थः ? पूर्वोदितमनुसरणीयम्। यदि तत्रोद्कं प्रतिभाति कथं नास्ति ? सत्यम्, प्रतिभाति, किन्तु अतथ्यं प्रातिभाति। 20

अतथ्यता का?-किं प्रतीयमानस्याऽभावः, उत प्रतीयमान एव अभावः? तद्यदि प्रतीयमानस्य अभावः-स किं तदैव, आहोस्वित् कालान्तरेण? यदि तदैवः स किम्व(किमव)गतः, अनवगतो वा? यद्यवगतः स केनावगम्यते किसुदकविज्ञानेन, ज्ञानान्तरेण वा? तद्यद्युदक्ज्ञानेनः तन्नः तस्य उदकविषयत्वात्।25 तद्विषयत्वे वा न तर्हि 'उदक्ज्ञानं भ्रान्तम्' इत्युपपद्यते अभाव- विषयस्य परमार्थसत्त्वात् । नच उद्काकारावगाहिनि विज्ञाने तोयविनिवृत्तयोऽवभान्ति अतिप्रसङ्गात् । अथ ज्ञानान्तरेणः नः ज्ञानयौगपचासम्भवात् ।

यदि च अभावज्ञानेन अभावव्यवस्था कियते भावज्ञानेन 5च भावव्यवस्था, तदा उद्कस्य भावाभावौ एककालौ स्याताम्। अथ भावज्ञानं भावव्यवस्थां न करोति अभावज्ञानं च अभावव्यवस्थां करोति। अहो राजाज्ञा नैयायिकपद्योः। यदि च भावज्ञानं भावव्यवस्थां न करोति तदा सर्वभावेषु अनाद्यवास- प्रसङ्गः। तत्प्रसक्तौ अभावस्थाप्यनवस्थितिः, तद्नवस्थितौ च 10तत्त्वोपष्ठवः स्यात्। अथाऽनवगतः; सोऽस्तीति कथं पुनर्वेतिस? अथ कालान्तरे; तदा न किश्चिद् बाध्यते सत्योद्कस्यापि कालान्तरंऽभावोपपत्तेः।

अथ प्रतीयमान एव अभावः; कथं तिहिषयज्ञानस्य मिध्या-त्वमुपपयते प्रतीयमानस्यैव अभावस्योपपत्तेः ? नच भावाकारे 15प्रतीयमाने अभावकल्पना न्याय्या अतिप्रसङ्गात्, अन्यथा रूपादौ प्रतीयमाने रसादिकल्पना कर्त्तव्या। न च कियते, तथे-हापि उदकं प्रतीयते। ननु प्रतीयते किन्तु अतध्यम्; यद्येवम् उदकप्रपञ्चोऽयं दीर्घोदकं मधुरोदकिमिति यथा। नन्वत्र सर्वासु अवस्थासु उदकं प्रतीयते तेन तासु अम्भः प्रकल्प्यते। यद्येवं 20तिदहापि अवस्थाहयेपि उदकं प्रतीयते सत्योदकमसत्योदकं च। सत्योदकज्ञाने सत्योदकमवभाति नाऽसत्योदकमनुदकं वा। तथा असत्योदकज्ञानेऽसत्योदकं प्रतिभाति न सत्योदकमनुदकं वा, स्वविषयपर्यवसायिन्यो हि बुद्धयः॥ छ॥

अथ बाध्यमानत्वेन मिथ्यात्वमिति चेत्; किं बाध्यते-अर्थः, 25ज्ञानम्, उभयं वा? यद्यर्थस्य बाधाः, स केन बाध्यते ? किं स्वय-मेव आत्मानं बाधते, आहो अर्थीन्तरेण, ज्ञानेन वा? यदि स्वयमेव आत्मानं बाधते; तदा बाधा तेन क्रियते, ज्ञाप्यते वा? यदि क्रियते; अन्यतिरिक्ता, न्यतिरिक्ता वा? यद्यन्यतिरिक्ता; तदा बाधा क्रियते इति आत्मा अनेनोत्पाद्यते। तच न जाघटीति स्वात्मानि क्रियाविरोधात्। अथ न्यतिरिक्ता क्रियते; तथापि विद्यमानस्य कर्ज्तृत्वं न प्रतीयमानस्याऽपलापः।

अथ बाधा ज्ञाच्यते; साप्यभिन्ना, भिन्ना वा ? यद्यभिन्ना; तदा बाधा तेन ज्ञाप्यते। किमुक्तं भवति ? उद्कं ज्ञाप्यते। अथ भिन्ना; तदा विद्यमानस्य ज्ञापकत्वं सिद्धं प्रतीयमानस्य चाऽ-स्तित्वम्।

अथ अर्थान्तरेण बाध्यते; तथापि विद्यमानयोवीध्यवाधक-10 भावो भूपालयोरिव, नचैकस्य बाध्यवाधकभाव उपपद्यते। बाधापि तेन प्रतीयमानस्य-िकं क्रियते, ज्ञाप्यते वा ? यदि क्रियते; अव्यतिरिक्ता, व्यतिरिक्ता वा ? यद्यव्यतिरिक्ता; तदा अव्यतिरिक्ता बाधा उत्पाद्यते। किमुक्तं भवेत् ? उदकमुत्पाद्यते। तदुत्पाद्वे च तत्संविदोऽमिथ्यात्वम्। अथ व्यतिरिक्तोत्पाद्यते; 15 तथापि तोयसम्बन्धितयोपलव्धेरम्भस उपपत्तिने जातु देवदत्त-स्याऽसत्त्वे तन्नयनव्यवहारसिद्धिः। अथ ज्ञाप्यते; तदा साऽव्यतिरिक्ता, व्यतिरिक्ता वा ? यद्यव्यतिरिक्ता ज्ञाप्यते; तदा बाधा तेन ज्ञाप्यते। किमुक्तं भवति ? उदकं ज्ञाप्यते। अथ व्यतिरिक्ता सती ज्ञाप्यते; तथाप्युदकस्येयं वाधेति अन्यतन्त्रतया प्रतिभासनात् 20 नात्यन्ताभावोपपत्तिः। तस्माद्र्थीन्तरेणापि न बाधोपपत्तिः।

अथ ज्ञानेन बाध्यते; किं तद्विषयेण, अन्यविषयेण, निर्वि-षयेण वा? यदि तद्विषयेण; तदा तत् स्वरूपं विधत्ते न तु विपर्या-सयित तदाकारपर्यवसितरूपत्वात्। अथ अन्यविषयं बाधकम्; तद्पि न युज्यते, यद् यद्विषयं तत्तस्यैव सत्तां विधत्ते नत्वन्यस्य25 विधायकं प्रतिषेधकं वा। स्वविषयपर्यवसायिन्यो हि बुद्धयः। अथ निर्विषयेण बाध्यते; न किञ्चिद् विद्धाति प्रतिषेधति वा निर्विषयत्वादेव।

अथ ज्ञानं बाध्यते; तस्यापि बाधा का ?— किं स्वरूपव्यावृत्ति-रूपा, स्वरूपापहृवरूपा वा, विषयापहारलक्षणा वा ? तचिद् स्वरूप 5व्यावृत्तिरूपा बाधा, तदा सर्वे बाधितं स्यात् विज्ञानस्य विज्ञा-नान्तरेण निर्वे (निव) त्र्यमानत्वात् । अथ स्वरूपापहृवरूपं (पा); तद्युक्तम् ; मिथ्योदकविज्ञानस्यापि अनुभूयमानत्वात् । अथ विषयापहारलक्षणा बाधा उच्यते; सापि न युक्ता। यथा च विष-यापहारो न शक्यते कर्त्तुं तथाऽनन्तरमेव निवेदितम् ।

- 10 यदि न वाध्यते किमित्यसौ अर्थिकयां न करोति भावः ? क्रेयम् अर्थिकया या तेन न सम्पाद्यते पुंसाम्—िकं विज्ञानरूपा, प्रवृत्ति स्पा, प्राप्ति स्पा, सुखदुः खोत्पाद भोगरूपा वा ? तद्यदि विज्ञान लक्षणां न करोतिः तद्युक्तम् ; विज्ञानलक्षणामधीकियां व रोत्येव तोयम् । अथ प्रवृत्ति रूपां न करोतिः तद्युक्तमः प्रवृत्ति र्हि 15पुरुषे च्छानु विधायिनी नार्थस्व रूपभावाभावाव नुगमयित । पुरुषो हि कामतः प्रवर्तते वा न वा, नह्येतावता तद्भावसिद्धिः । अथ प्राप्ति स्पाम् अर्थिकयां न करोति तेनाऽसत्त्वम् ; तद्प्यपुक्तमः चन्द्रार्कप्रहनक्षत्रतारकादेः प्राप्त्यभावेऽपि सत्त्वसंभवात् । अथ सुखदुः खरूपामथिकियां न करोति—िकं द्र्शनजं सुखं न करोति 20आहो देहसम्बन्धजम् ? तद्यदि द्र्शनजं न करोतिः तद्युक्तमः करोत्येव । अथ देहसम्बन्धजं न करोतिः तदा चन्द्रार्कप्रहन्भन्नादौ व्यभिचारः तेषां देहसम्बन्धजसुखजनकत्वं नास्ति, अथ च सत्त्वम् । न च अर्थिकयाऽकर्जृत्वेन वस्तृनामसत्त्वं स्वहे-तोरेव विज्ञानजननमात्रस्योत्पत्तेः, सहकारिविरहाद्वा न करोति।
- 25 किञ्च, अर्थकियां न करोति-किमेकस्य प्रतिपत्तुः, सर्व-प्रतिपतृणां वा ? तद्यदि एकस्य प्रतिपत्तुरर्थकियां न करोति

तेनाऽसत्त्वम्; तदा चन्द्रार्कप्रहनक्षत्रतारकादौ व्यभिचारः मुम्प्वर्थे च। अथ सर्वप्रतिपत्तॄणामधिकियां न करोति तेनाऽसत्त्वम्;
एवं तिह सर्वभावानामसत्त्वप्रसङ्गः। निह सर्वभावाः सर्वपुरुषार्थहेतवः। न च सर्वपुरुषाधिकयाविहीनमेतद् इत्यवगन्तुं
पार्यते अर्वाग्विदा। तस्मात् स्थितमेतद् अव्यभिचारिपदम- 5
नर्थकम्।

[ § ७. भ्रमस्य स्मृतित्वं स्वीकुर्वतां प्राभाकराणां मतस्य विकल्प्य निरसनम्।]

अन्ये तु मरीच्युद्कविज्ञानस्य स्मृतित्वं प्रतिपद्यन्ते न भ्रान्तिरूपताम् । तस्य कथं स्मृतित्वम्-किमुद्कगृहीतित्वेन, गृहीतोद्कगृहीतित्वेन वा, उद्कग्रहणानन्तरकालभावित्वेन10 वा, निर्विषयत्वेन वा, 'यमहमद्राक्षम् ' इत्यनेनाऽऽकारेण उप-जायमानत्वेन वा ?

तचित् उदकगृहीतित्वेनः तदा सर्वोदकविज्ञानानां स्मृतित्व-प्रसङ्गः।

अथ गृहीतोद्कगृहीतित्वे स्मृतित्वेम स्मृतित्वम्; तद्ाऽऽचस्यापि15
गृहीतोद्कगृहीतित्वे स्मृतित्वं प्रसज्यते, गृहीतोद्कग्राहित्वाविशेषात्। आचस्य गृहीतोद्कग्राहित्वं नास्तिः; तदानीं भिन्नविषयत्वम्, भिन्नविषयत्वे च ब्रितीयस्यापि गृहीतग्राहित्वं
विहीयते। अथ एकविषयत्वम्; आयातं तार्हं प्रथमस्यापि गृहीतग्राहित्वम्, अविशिष्टार्थगृहीतिरूपत्वात्, प्रथमोत्तरविज्ञानवत्। 20
यथा एकनीलस्वलक्षणग्राहकयुगपदुत्पन्नानेकविज्ञानात् नीलज्ञानरूपता न भिचते तथेहापि। तथा, धारावाहिविज्ञानानां
स्मृतिरूपता प्राप्नोति। तथा, प्रत्यभिज्ञानस्य च गृहीतग्राहित्वेन स्मृतित्वं प्रसज्यते। अथ प्रत्यभिज्ञानस्य गृहीतार्थग्राहित्वं
न विद्यते; तदा प्रत्यभिज्ञानत्वं निवर्जते, नह्याद्यं दर्शनं ' स25
एवायम्' इत्युपजायते। तथा, आनुमानिकमपि विज्ञान(नं)
गृहीतार्थग्राहित्वेन स्मृतित्वमापद्यते।

अथ उद्कग्रहणोत्तरकालभावित्वेन स्मृतित्वम्; तदा संस्कारस्य स्मरणरूपता प्राप्नोति, उद्कग्रहणोत्तरकालभावि-त्वेन, रससंवेदनस्य च।

अथ निर्विषयत्वेन स्मृतिरूपता उच्यते; तद्युक्तम्; पूर्वो-5दितानुभवावेदितार्थाकारावेदकत्वेन उदीयमानायाः कथं निर्वि-षयत्वम् ? अथ पूर्वानुभूतार्थप्रत्यस्तमये सित समानकालार्था-भावान्निर्विषयताः तदा चोद्नाजनितविज्ञानस्य निर्विषयत्वेन स्मृतित्वमापनीपचते, कर्त्तव्यतारूपार्थस्य तदाऽभावात्। भावे वा कर्त्तव्यरूपता नोपपचते। तद्नुपपत्तौ सप्ततन्तुिकयाया 10विलोपप्रसङ्गः। यदि च निर्विषयत्वेन स्मृतित्वम्; तदा विच-मानघट-जात्यादेः स्मरणस्यास्मृतित्वप्रसङ्गः।

अथ 'अद्राक्षम् ' इत्यनेनाकारेणोपजायमानत्वेन स्मृति-त्वम् ; तद्युक्तम् ; 'इहोद्कम् ' इत्यनेनाकारेणोपजायमानायाः कथम् 'अद्राक्षम् ' इत्येवंरूपतोपपद्यते ? अथ विप्रमुषि[त]ता 15अनया भङ्ग्या उपजायते ।

## [ § ८. प्रसङ्गात् विप्रमोषपरीक्षा । ]

कोऽयं विप्रमोषो नाम ? किमनुभवाकारस्वीकरणम्, स्मर-णाकारप्रध्वंसो वा, अपूर्वार्थयहीतित्वं वा, इन्द्रियार्थसिक्तिकष-जत्वं वा, इन्द्रियार्थाऽसिक्तिकषेजत्वं वा ? तद्यद् अनुभवाकार-20स्वीकरणम् ; तदा स्मृतिरूपता नोपपद्यते । अथ स्मृतिरूपता; तद्य अवाकारस्वीकरणं नोपपद्यते, स्मृत्यनुभवाकारयोः इतरेत-रपरिहारस्थितिलक्षणत्वात् । अथ स्मरणाकारप्रध्वंसः; तद्युक्तमः; विज्ञानस्य ख्यं स्मृतित्वेनाभ्युपगमात् । प्रध्वंसो हि अविज्ञाना-त्मकः कथं स्मृतिरूपतां विधत्ते ? अथ अपूर्वार्थविषयग् (०थेग्) ही-25तित्वं स्मृतिप्रमोष उच्यते; तदा अत्यन्ताऽननुभूतकनकपन-सादिसंवित्तीनां स्मृतिविप्रमोषत्वमापद्यते । अथ इन्द्रियार्थसिक्नि-कर्षजत्वं स्मृतिविप्रमोष उच्यते; तदा संवित्तीना(नां) स्मृतिविप्र- मोषत्वप्रसङ्गः। अथ इन्द्रियासन्निकर्षजत्वं स्मृतिविप्रमोष उच्यते; तदा चोद्नाजनितविज्ञानस्य अनुमानोपमानविज्ञानस्य च स्मृतिविप्रमोषत्वमापचते। तस्माद् यथा यथा विचार्यते स्मृतिविप्रमोषः तथा तथा न्यायं न विषहत इति। तस्मात् मरीच्युद्कविज्ञानस्य न स्मृतिविप्रमोषरूपता अपि तु विपरीत- 5 ख्यातित्वं सम्यग्ज्ञानत्वं वा।

### [ § ९. व्यवसायात्मकपदस्य समालोचनम् । ]

तथा, व्यवसायात्मकपद्मिप नोपाद्यमप्रमे(मपने)याभा-वात्। ननु स्थाण्वाद्केऽर्थे इन्द्रियार्थसन्निकषीत् सामान्य-मात्रदर्शनात् विशेषानुपलव्धौ सन्देहज्ञानमुपजायते तद्प-नीयते; तस्मिन् सन्देहज्ञाने जाते किंचित् प्रतिभाति आहो न10 प्रतिभाति ? तद्यद् प्रतिभाति; स किं धर्मी, धर्मो वा ? तद्यद् धर्मी प्रतिभाति; स तात्विकः, अतात्विको वा ? यदि तात्विकः; नापनेयता तद्विषयविज्ञानस्य। अथ अतात्विकः; तदा अव्यभि-चारिपदेन अपनीतत्वात् न व्यवसायात्मकपदमुपादेयम्।

अथ धर्मः प्रतिभातिः स स्थाणुत्वलक्षणः, पुरुषत्वलक्षणः, 15 उभयं वा ? तद्यदि स्थाणुत्वलक्षणो धर्मः प्रतिभातिः स तान्वि-कोऽतान्विको वा ? यदि तान्विकः; कथं तद्बुद्धेः सन्देहरूपता, ता-न्विकार्थगृहीतिरूपत्वेन सत्योदकसंवेदनवत् ? अथ अतान्विकः; तदा अव्यभिचारिपदेन अपोदितत्वात् न व्यवसायात्मकपद-मुपादेयम् । अथ पुरुषत्वलक्ष्मणो धर्मः प्रतिभातिः असावपि20 तान्विकोऽतान्विको वा ? यदि तान्विकः; कथं तद्बुद्धेः सन्देह-रूपता ? अथ अतान्विकः तदा अव्यभिचारिपदेन अपोदि-तत्वात् व्यवसायात्मकपदं न साधीयः।

अथ उभयं प्रतिभाति; तदा उभयोस्तात्त्विकत्वम्, अतात्वि-कत्वं वा, अथ एकस्य तात्त्विकत्वम्, अन्यस्य अतात्त्विकत्वम् १२५ तद्यदि उभयोस्तात्त्विकत्वम्; तदा तद्विज्ञानस्य तात्त्विकत्वमेव, न सन्देहात्मता। अथ उभावण्यतात्त्विकाः; तदा तिब्रिज्ञानस्य विपर्ययह्मपता, न सन्देहात्मता। अथ एकस्य तात्त्विकत्वमन्यस्याऽन्तात्त्विकत्वम्; तदा तद्वे ज्ञानं व्यभिचारि तद्वाऽव्यभिचारि—अतात्त्विकार्थगृहीतिह्मपत्वाद् व्यभिचारि, तात्त्विकार्थगृहीति-इह्मपत्वाद्व्यभिचारि। एतेन ब्रिचन्द्रज्ञानमुद्वादितम्। तत्र हि द्व्याकारः प्रतिभाति न गुणाकारः।

अथ सन्दिरधार्थीकारप्रतिभासि सन्देहज्ञानमिति चेत्; स सन्दिरधोऽथीं विद्यते वा न वा? तद्यदि विद्यते; कथं तत्संवे-दनस्य सन्देहरूपता अबाधितार्थगृहीतिरूपत्वात् सत्योदक-10संवेदनवत्? अथ न विद्यते; तदाऽव्यभिचारिपदेन अपोदित-त्वात् व्यवसायात्मकपदमपार्थकम्।

अ[थ न किं]चिद्पि प्रतिभातिः न तर्हि तस्य इन्द्रियार्थ-सन्निकर्षज[त्वम्], भ्रान्तोद्कविज्ञानवत्। तस्माद् व्यवसाया-त्मकपद्मपि अनुपादेयम्।

[ § १०. अन्यपदेश्यपदस्यासाधुत्वे लक्षणसारम्रन्थस्योहेखः। ]

15 अन्यपदेश्यपदं च यथा न साधीयः तथा लक्षणसारे द्रष्ट-न्यम् ॥ छ ॥

[ \$ ११. इन्द्रियार्थसन्निकर्षोत्पन्नपद्स्य समीक्षा । ]

तथा, इन्द्रियार्थसित्तकर्षजत्वमिप नोपपचते तद्गत्यभावात्। इन्द्रियार्थसित्तिकर्षो हि व्यवहितार्थानुपलिब्धिलिङ्गो वा, आ-[ वरणलिङ्गो वा ], तदुत्पादितघटादिज्ञानावसेयो वा? तचिदि 20व्यवहितार्थानुपलिब्धिलङ्गः; तद्युक्तम्; तेन सह सम्बन्धाऽनु-पपत्तेः, तद्भावेप्यनुपलम्भसद्भावद्र्ञानात्। यद्भावेऽिप यस्य सद्भावः स कथं तत्सद्भावावेदकः?

अथ आवरणलिङ्गः ; तद्युक्तम् ; तेन सह संमतिग(संग)-तेरभावात् , तद्भावेऽपि सद्भावद्शीनात् , तद्भावे वा आवरणा-25नर्थज्य(क्य)म् । तद्भावे तद्गतिः कथम् ? अथ तद्भवकुम्भादिज्ञानेन अवगम्यते; तद्युक्तम्; तद्नव-गतौ तदुद्भवत्वस्यानवगतेः। पिशाचपरमाणुमहेश्वरकल्पोऽसौ सन्निकर्षः। कथं तद्गयत्तता वेद्यते ज्ञाने? कथं च तद् इन्द्रियार्थ-सन्निकर्षमावेद्यति ज्ञानम्-िकं विज्ञानाकारत्या, आहो कार्या-कारत्या, इन्द्रियार्थसन्निकर्षजन्याकारत्या वा?

तद्यदि ज्ञानस्वभावतयाः; तद्युक्तम् ; तद्भावेऽपि ज्ञाना-कारस्य संभव उपमानादिज्ञाने । अथ कार्यात्मतया गमयतिः; तद्प्ययुक्तम् ; उपमानानुमानज्ञान-मरीचिनीलजलादौ तस्य सद्भावोपपत्तेः। यो येन विना भवति स कथं तस्य ज्ञापको नाम ? अन्यथा सत्त्वादेरपि गमकत्वं स्यात् ।

अथ इन्द्रियार्थसन्निकर्षजन्याकारतया संशू(सू)चयतीति चेत्; असौ इन्द्रियार्थसन्निकर्षजन्याकारः ज्ञानाकाराद्व्यति-रिक्तः, व्यतिरिक्तो वा ? यद्यव्यतिरिक्तः; तदा ज्ञानात्मता-मात्रम्, नाऽऽकारातिरेकोऽन्योस्ति विभाव्यमानोऽनुमानादि-ज्ञानेषु यथा। आकारान्तरातिरेके वा ज्ञानरूपता हीयते। अथाऽ व्यतिरिक्तः; तस्यैव तर्हि गमकत्वं न ज्ञानाकारस्य। तस्याप्य-गमकत्वं तद्वेद्नात्।

किञ्च, तदुत्पन्नम् इन्द्रियार्थसन्निकर्षाद् विज्ञानं स्वरूपेणा-वगाहनीयम्, ततो व्याप्तिस्मरणम्, तद्नु परामर्शज्ञानम्, ततोऽ-नुमेयावगतिरिति । न च एतावन्तं कालं विज्ञानं स्थितिपदं20 बध्नाति, आद्युभावित्वेन प्रत्यस्तमितत्वात् । अथ वुद्ध्यारूढेन धर्मधर्मिन्यायेन परिकल्प्यते अनुमानम्; तदा अवास्तवं प्राप्नोति सुगतानुमानवत् ॥ छ ॥

[ § १२. इन्द्रियजन्यत्वस्य प्रत्यक्षेऽसंभवप्रकटनम् । ]

तथा, इन्द्रियोत्पाद्यत्वमपि नोपपद्यते, इन्द्रियोत्पाद्यत्वा-तिरेकानवगतेः । विज्ञानं स्वभावतयैव वेद्यते, नाकारान्तरेण,25 तज्ज्ञप्तौ वा ज्ञानाकारविरहप्रसङ्गः। नच ज्ञानम् इन्द्रियसम्बद्धं दृष्टं येन तद् उपलभ्यमानम् इन्द्रियं गमयति। अथ किया अन्यत्र करणसाध्या दृष्टा। सैव गमिकाऽस्तु यस्याः करणसम्बन्धोऽव-गतः। न चान्यस्य सम्बन्धे अन्यस्य गमकत्वं किश्चित्साम्याद् उपपद्यते। न जातु देवद्त्तनयननीलसम्बन्धे सित यज्ञद्त्तेन्द्रियं उघटादिकमर्थम् असित सम्बन्धे करणत्वसाम्यात् प्रकाशयद् दृष्टम्। तथा, अर्थजन्याकारोऽपि विज्ञाने अनेनैव प्रकारेण पर्यु-दस्तो वेदितव्यः।

[ 🖇 १३. अर्थस्यापि प्रत्यक्षजनकत्वखण्डनम् । ]

तथा, अथॉऽपि विज्ञानमुत्पाद्यति-अनुपजाताऽतिशयः, जपजातातिशयो वा, अव्यतिरिक्तोपजातातिशयो वा, व्यति10रिक्तोपजातातिशयो वा? तद्यदि अनुपजातातिशयः करोतिः, तदा सर्वदा कुर्यात् न वा करणम् अकरणं वा नोपवि(प)द्येत तत्स्वरूपानतिष्ट्रसे:। तथा, अव्यतिरिक्तोपजातातिशयोऽपि न करोति, अकारकाकारस्यानुगतेः। अननुगतौ वा न तिर्हं तद्व्यतिरिक्तोऽतिशयः। अथ व्यतिरिक्तोपजातातिशयेन जन्यते
15तथापि नो[पपय]ते, अकारकाकारानतिष्ट्रसेः। अतिष्टृत्तौ वा आयातं क्षणिकत्वम्। ततश्च नेन्द्रियार्थसन्निकर्षजं विज्ञानं प्रत्यक्षलक्षणम् ॥ छ॥

[ २. मीमांसकसंमतस्य प्रमाणळक्षणस्य परीक्षा । ]

अन्ये तु अनिधगतार्थगन्तृत्वेन प्रमाणलक्षणमभिद्धति।
ते त्युक्तवादिनो द्रष्टव्याः। कथमयुक्तवादिता तेषामिति चेतः

20उच्यते-विभिन्नकारकोत्पादितैकार्थविज्ञानानां यथाव्यवस्थितैकार्थगृहीतिरूपत्वाऽविद्योषेऽपि पूर्वोत्पन्नविज्ञानस्य प्रामाण्यम्
नोत्तरस्य इत्यत्र नियामकं वक्तव्यम्। अथ यथाव्यवस्थितार्थगृहीतिरूपत्वाविद्योषेऽपि पूर्वोत्पन्नविज्ञानस्य प्रामाण्यमुपपद्यते
न प्रथमोत्तरविज्ञानस्यः तदा अनेनैव न्यायेन प्रथमस्याप्य
25मामाण्यं प्रसक्तं गृहीतार्थग्राहित्वाऽविद्योषात्। यथा एकनीलस्वलक्षणावभासितयुगपदुत्पन्नानेकनीलिविज्ञानानां नीलैकार्थ-

गृहीतिरूपता न भिचते, तथा पूर्वीपरोत्पन्नविज्ञानामपि गृही-तार्थगृहीतिरूपता न निवत्स्यीति।

अथा(थ) नियतविषयत्वं पूर्वोत्तरिवज्ञानयोः-पूर्वोत्पन्नवि-ज्ञानम् अनिधगतार्थाकारस्वीकरणमुखेन उपादीयते, उत्तरं तु अधिगतार्थाकारिवषयमुपजायते । यदि गृहीतार्थविषयत्वमः 5 कथं प्रतिनियतविषयत्वमः अथ प्रातिनियतविषयत्वमः कथं गृ-हीतार्थग्राहित्वम्, नियतविषयत्वगृहीतग्राहित्वयोर्विरोधातः १ यदि च नियतविषयत्वमः तदा उभयोरिप प्रामाण्यम् अनिध-गतार्थगन्तृत्वाऽविद्योषात् । अथ एकविषयत्वमः तदा उभयो-रिप प्रामाण्यमप्रामाण्यं वा गृहीतग्राहित्वाऽविद्योषात् । सोऽयं 10 गडुप्रवेद्याक्षितारकविनिर्गमन्यायोपनिपातः श्रुतिलालसानां दुक्तरः।

नन्वधिगतविषयत्वे सत्यपि प्रामाण्याभ्युपगमे स्मृतेरपि प्रामाण्यमनुषज्यते, प्रमाणफलता वा। कोऽत्र निवारयिता? समृतिरिहोपजायमाना-आद्यानुभवावेदितार्थाकारविषया वा,15 अन्यविषया वा, निर्विषया वा? तद्यदि पूर्वोदितानुभवावेदि-तार्थाकारविषया; तदा तस्याः प्रमाणफलता नैव निवारयितुं पार्यते गृहीतार्थग्राहित्वाविशेषात् इत्युक्तम्। एवं च स्मृति-सञ्ज्ञकं सप्तमं प्रमाणं प्रसक्तं मीमांसकानाम्।

अथ पूर्वविज्ञानानवधारितार्थविषया; यद्येवं कथं तस्या:20 प्रमाणफलत्वमपनेतुं पार्यते? आद्यानुभवस्यै(स्ये)व स्मृतिरूपता च न प्राप्नोति । दृष्टअतार्थविषया हि स्मृतिनीगृहीतार्थ-विषया।

अथ निर्विषया इष्यते; तदा न गृहीतार्थग्राहित्वेन स्मृतेर-प्रामाण्यम् अपि तु केशोण्डुकसंवेदनवन्निर्विषयत्वेन। अपि च,25 यदि निर्विषयाः तदा गृहीतार्थग्राहिणी कथम् ? गृहीतार्थ-ग्राहिणीति चेत्ः 'निर्विषया ' इति न वक्तव्यम् । नच निर्वि-षया—'मातरं पितरं शुश्रूषितवानहम्' 'सन्ति मे पंचभृत्याः ' हति पूर्वानुभवावेदितार्थोकारपर्यवसायिन्यो हि स्मृतयः, स्मृति-ऽज्ञानेन पूर्वानुभवावेदितार्थोकारस्य प्रतिभासनात्। अथ स्मृति-विज्ञानकाले पूर्वप्रबोधविषयीकृतार्थस्य प्रत्यस्तमितत्वान्न तदि-षयत्वम् । एवं च निर्विषयत्वेन स्मृतेरप्रामाण्यं न गृहीतार्थ-ग्राहित्वेन इत्युक्तम्।

यदि च अवधारितार्थविषयं प्रमाणमप्रमाणमुपपायते;

10तदाऽनुमानज्ञानस्य अप्रामाण्यमापनीपचेत । तदेव कथम् ?

कथ्यते—यदेव अविनाभावसम्बन्धग्रहणकालावधारितम् अग्नित्वसामान्यं लिङ्गाजहदुत्तित्वेन प्रत्यक्षेण तदेव अनुमानादवगच्छिति, आहोस्वित् पावकस्वरूपम्, मत्वर्थं वा, लिङ्गव्यापारसमानकालीनता(लीना)स्तित्वं वा, लिङ्गोपसर्जनत्वं वा,

15अग्निव्यक्तिपारतन्त्रयं वा अग्नित्वसामान्यस्य ? तद्यदि पूर्वीवधारितसामान्यविषयमभ्युपेयते; तदा प्रामाण्यं नैव समासाद्यति
गृहीतार्थग्राहित्वेन स्मृतिवदेव। तद्प्रामाण्यं नाग्निमत्त्वव्यवस्थोपपत्तिः तद्नुपपत्तौ वा अर्थापत्त्या अग्निव्यक्तिसंस्थितिः।

तत्रच 'अमुत्राग्निः' 'अग्निरानीयताम्' इति सकललोकव्यवहार20विरहः स्यात्। अथ मा भूदेतद्व्यवहारहानिरिति चेत्पूर्वीवधारितेप्यर्थे अनुमानस्या(स्य) प्रामाण्यमभ्युपेयते; तदा
अनिधगतार्थगन्तृविद्योषणमपार्थकं श्रोत्रियाणामिति।

अथ पावकस्वरूपमनुमिमीषे; तत् लिङ्गाजहद्वृत्तित्वेन पूर्वमवधारितं वा, न वा ? यदि पूर्वोपलब्धम्; अधिगतार्थविषय-25त्वमायातमनुमानस्य । अथ न पूर्वोपलब्धम्; अव्यापकोऽग्निः अनुमानात्तर्हि प्रतीयते, तद्भ्युपगमे तृणजलादिविषयमप्य-नुमानं प्रसुज्यते । अथ मत्वर्थोऽनुमीयते; स पूर्वीवधारितो वा, न वा ? यद्य-वधारितः ; कथमनिधगतार्थगन्तृविद्योषणमनुमाने संभवति ? अथ नैवावगतः ; तदानीं जलतृणादिविषयमप्यनुमानं प्रसज्येत इत्युक्तम् ।

अथ लिङ्गन्यापारसमानकालीनास्तित्वम् अग्निसामा- 5 न्यस्य अनुमीयते ; तद्नुमानन्यापारसमानकालीनास्तित्वम् अ-ग्नित्वसामान्याद् न्यतिरिक्तम्, अन्यतिरिक्तं वा? तद्यदि अन्य-तिरिक्तम्; तदानीं पूर्वोपलन्धास्तित्वाविषयमेवानुमानम्, कथम-निधगतार्थगन्तृविद्योषणमपार्थकं न भवेत् ? अथ न्यतिरिक्तम्; तिर्कं पूर्वोपलन्धम्, अनुपलन्धं वा? यदि पूर्वोपलन्धम्;10 तिवषयत्वेऽनुमानस्य नाऽनिधगतार्थगन्तृविद्योषणमुपपद्यते । अथ नोपलन्धम्; तत्कथमनुमीयते जलादिकल्पं धूमेन ?

अथ लिङ्गोपसर्जनत्वमग्नित्वसामान्यस्य अनुमानात् प्र-तीयते; तल्लिङ्गोपसर्जनत्वम् अग्नित्वसामान्याद् भिन्नम्, अ-भिन्नं वा ? यद्यभिन्नम्; पूर्वोपलब्धाऽग्नित्वसामान्यविषयमेव 15 अनुमानं कथं प्रामाण्यभाग् भवति ? अथ भिन्नम्; तद् अवि-नाभाविसम्बन्धग्रहणकाले लिङ्गव्यापकत्वेन अवधारितं वा, न वा ? यद्यवधारितम्; कथमनधिगतार्थविषयमनुमानम् ? अथ लिङ्गव्यापकत्वेना[न]वगतम्; तदा तिष्ठषयत्वेऽनुमानस्य परि-कल्प्यमाने त्रिभुवनावेदकत्वं धूमस्य किन्न परिकल्प्यते, सम्ब-20 नधाभावाऽविशेषात् ?

अथ अग्निव्यक्तिपारतन्त्रयमनुमीयते धूमेन अग्नित्वसा-मान्यस्य इति चेत्; तत्पारतन्त्रयम् अग्नित्वसामान्यस्य धूम-व्यापकत्वेन अवधारितं वा, न वा ? यद्यवधारितम्; पुनरपि गृहीतग्राहित्वं नातिवर्त्ततेऽनुमानम्। अथ नावधारितं धूम-25 व्यापकत्वेन पारतन्त्रयम् अग्निसामान्यस्य इति चेत्; कथमनु-मीयते इत्युक्तं पुरस्तात्। [ § १. गोत्वादिप्रतिपादकत्वेन गोशब्दादीनामप्रामाण्योद्घाटनम् । ]

एतेन पूर्वोपलब्धगोत्वादिप्रतिपादकत्वेन गोशब्दादेरप्रा-माण्यमुद्वादितम्। तद्व कथम् ? कथ्यते – किं संकेतप्रहणकाला-वगतगोत्वार्थवाचकत्वम्, तद्व-यतिरिक्तार्थवाचकत्वं वा प्रति-ऽपाद्यते गोशब्दस्य ? तद्यदि संकेतप्रहणकालाधिकरणगोत्व-खरूपावेदकत्वं जेगीयते गोशब्द्स्य; तदा विदितार्थाकारावेद-कत्वेन न मानत्वमासाद्यति गोशब्दः। अथ वेदितार्थाकारा-वेदकत्वेऽपि प्रामाण्यमावहतिः, तदा अनिधगतार्थगन्तृविशे-षणस्य विषयो वक्तव्यः। अथ तद्व-यतिरिक्तार्थवाचकत्वम् ; तदा-10नीमसंकेत(ति)त एवार्थः प्रतीयते गोशब्दात्, ततश्च स्वसि-द्धान्तप्रतीतिविरोधो दुर्निवारः। अथ गोत्वमेवाऽवगम्यते गोशब्देन इति चेतः तत्रापि प्रपश्चितमेव अप्रामाण्यकारण(णं) गृहीतग्राहित्वम्। तद्प्रामाण्ये न गोत्वब्यवस्थितिः। तद्नव-स्थितौ नार्थापत्त्याधिकरणव्यवस्थितिः।

15 [ § २. अर्थापत्तेरिधकरणव्यवस्थित्युपपादकत्वस्य निषेधः । ]
इतोऽपि नार्थापत्त्याधिकरणव्यवस्थितिरुपपद्यते—िकम् अर्थापत्त्या पूर्वावधारिताधिकरणप्रत्यायनं क्रियते, आहोस्वित्
अपूर्वाधिकरणप्रत्यायनम् १ तद्यदि पूर्वावधारिताधिकरणपर्यविस्ताऽर्थापत्तिः ; तदा प्रतिपादितार्थप्रतिपादकत्वेन न प्रमा20णम् । अथ अदृष्टिपण्डावेदकत्वम् ; तदा गोत्वान्यथानुपपत्त्या
गजवाजिकल्पनापि कार्या । अथ पूर्वावधारितस्य इदानीन्तनमस्तित्वम् अर्थापत्त्याऽवसीयते इति चेत् ; तत् इदानीन्तनमस्तित्वम् अर्थापत्त्याऽवसीयते इति चेत् ; तत् इदानीन्तनमस्तित्वं पूर्वावधारिताद् व्यतिरिक्तम्, अव्यतिरिक्तं वा १ तद्यदि
अव्यतिरिक्तम् ; तदा पूर्वावधारितार्थप्रतिपादकत्वेन कथम्
25अर्थापत्तेः प्रामाण्यं वेदविदो वदन्ति १ अथ अर्थान्तरम् ; कथं
गोत्वान्यथानुपपत्त्या प्रतीयते १ तत्प्रतीत्यभ्युपगमे वा गजवाजिविषयापि प्रतिपत्तिः स्यात् इत्यसकृत् प्रतिपादितम् । एवं च
सति यदुक्तम्—

# " इदानीन्तनमस्तित्वं नहि पूर्विधिया गतम्।"

[ श्लोकवा॰ सूत्र ४, श्लोक २३४ ] इति

तद् बालवल्गितम्।

[ § ३. प्रत्यभिज्ञानप्रामाण्यखण्डनस्य स्चनम् । ] एतेन प्रत्यभिज्ञानस्यापि प्रामाण्यं प्रत्युक्तं चेदितव्यम् ॥छ॥ 5

[ ३. ताथागतसंमतस्य प्रमाणलक्षणस्य परीक्षा । ]

[ § १. अनिधगतार्थाधिगन्तृत्वेतिविशेषणस्यापार्थकत्वप्रदर्शनम् । ]

तथा, ताथागतानामपि अनिधगतार्थगन्तृविद्योषणमपार्थ-कम् अपोहचज्ञानाऽसंभवात्। नहि पूर्वापरकालभाविनी विज्ञाने एकविषये स्त:, न स्वलक्षणैकविषये, न सामान्यैकविषये,10 खलक्षणस्य अभिन्नैकखभावस्य क्रमवृत्त्यनेकविज्ञानजननद्यक्ति-व्यतिरेकात्।

अथ युगपदेकविषयोत्पन्नाऽनेकविज्ञानापनोदार्थम्; तद्-प्ययुक्तम्; एक विषयोत्पन्नानेकपुरुषसंवेदनस्य अप्रामाण्यमा-पनीपयेत । अथ सामान्यैकविषयानेकविज्ञानापनोदार्थं विद्यो-15 षणमुपादीयते; तद्प्ययुक्तम्; न सामान्ये एकं विज्ञानमस्ति, नाप्यनेकं विज्ञानं तस्य स्वयमसंभवात् । तद्गकारविरहे 'सामान्यविषयं विज्ञानम्' इति प्रतिकर्मव्यवस्थाहेतुर्वक्तव्यः । तद्गकारे वा सामान्यस्य सद्गत्मता, अतान्विकाकारतादात्म्ये वा ज्ञानातान्विकत्वप्रसङ्गः ।

किंच, एकविषये प्रवर्त्तमानयोः एकस्याऽप्रामाण्यम्, प्रमा-णान्तरत्वाभावो वा ? तद्यदि अप्रामाण्यम्; तद्युक्तम्; अवि-दिष्टिकार्थगृहीतिरूपत्वे उभयोः प्रामाण्यमप्रामाण्यं वा विक-ल्पानुपपत्तेः, विकल्पे बाधकविषयोत्पन्नाऽनेकपुरुषविज्ञानभेद-प्रसङ्गः। अथाऽप्रमाणान्तरत्वम्; तद्प्यनुपपन्नम्; किम् एक-25 विषयोत्पादितानेकप्रत्यक्षादिज्ञानानां व्यक्तिनानात्वं नोपप-चते, आहो आकारनानात्वम् ? तद्यदि व्यक्तिनानात्वं न जाघ- टीतिः तद्सतः एकनीलोत्पादितानेकनीलालोकविज्ञानानां व्यक्तिनानात्वद्र्यनात्। अथ अनेकाकारता नोपपचतेः तद्-युक्तमः नीलालोकविज्ञानानाम् अनेकाकारकत्वद्र्यनात्। नच तदुत्पादको नीलप्रपञ्चोस्ति, एकात्मतया स्वयमनुपगमात्। अथ उपकिषयत्वे प्रत्यक्षानुमानव्यपदेशानुपपत्तः तदेतद्युक्तमः भिन्नकारणकार्यत्वेन व्यपदेश्योप(देशोप)पत्तेः। यथा एकनीलोत्पन्नानेकदेवद्त्रज्ञानानां भिन्नकारणकार्यत्वेन [देवद्त्त-विज्ञानानां] भिन्नकर्त्तृकार्यत्वेन देवद्त्तादिज्ञानव्यपदेशः तथे-हापि॥।।।।

10 [ § २. अविसंवादि ज्ञानमित्यस्य प्रमाणलक्षणस्यापि निरासः । ]

अन्ये तु "अविसंवादि ज्ञानम्" [प्रमाणवा॰ २.१] प्रमाण-मभिद्धति । कोऽयमविसंवादार्थः - किं यथाव्यवस्थितार्थ-गृहीतित्वम्, वाधारहितत्वं वा, प्रतीयमानार्थजन्यता वा, प्रतीयमानार्थे प्रति प्रवत्तेकत्वं वा, अर्थप्रापकत्वं वा ? तद्यदि 15यथाव्यवस्थितार्थगृहीतित्वम् ; तदाऽनुमानज्ञानं(ने) नोपपचते । अथ बाधारहितत्वम् ; तद्प्यनुमानज्ञाने नोपपचते । अथ प्रती-यमानार्थोत्पाद्यत्वम् ; तद्प्यनुमानज्ञानस्य नोपपद्यते, सामा-न्याकारस्य जनकत्वव्यावृत्तेः। तथा, रागादिसंवेदनस्याप्य-वभातार्थीत्पाद्यत्वं नोपपद्यते, खात्मोत्पाद्ने सामर्थ्यव्यति-20रेकात् । तथा, योगिप्रत्यक्षस्य च प्रतीयमानार्थजन्यता न संभ-वति व्यतीताऽनागतयोरजनकत्वात्, जनकत्वे वा अतीताऽ-नागतता हीयते । अथ प्रतीयमानार्थे प्रति प्रवर्त्तकत्वमविसं-वादार्थः ; तद् विपर्ययज्ञानस्यापि प्रवर्त्तकत्वं विद्यते । विपरी-तोत्पन्नोद्कवुद्धिः प्रवर्त्तते, न च तस्य अविसंवादोऽस्ति । 25सत्योदकज्ञानेऽपि जाते न प्रवर्त्तते केनापि हेतुना, तद्पि विसंवादि स्थात्।

<sup>ी.</sup> कोष्ठकगतः पाठी निरथको भाति।

अथ अर्थप्रापकत्वमविसंवादः; तत्र किम्-अर्थमात्रप्रापकत्वम्, आहो अवभातार्थप्रापकत्वम्, तज्ञातीयोदकप्रापकत्वं वा, स्वोत्पादकाऽर्थप्रापकत्वं वा, अथ स्वोत्पादककारकाणां ध्रुवभावित्वमविसंवादः ? यद्यर्थमात्रप्रापकत्वम्; केशोण्डुके-न्दुइयसंवेदनस्यापि अविसंवादित्वमापद्यते । अथ अवभा- 5 तार्थप्रापकत्वम्; तदा अनुमानज्ञानस्य अविसंवादित्वं न लभ्यते अवभातार्थोऽप्रापकत्वात् । अनुमानज्ञाने हि सामान्या-कारोऽवभाति, न चासौ प्राप्यते स्वयमसत्त्वात् । तथा, योगिज्ञानस्य अतीतानागतार्थे समुत्पन्नस्य अर्थप्रापकत्वं न विद्यते । तथा, रागादिसंवेदनेऽपि जाते न अवभातरागादि-10 प्राप्तिरस्ति । तथा, प्रत्यक्षेऽपि विज्ञाने नाऽवभातार्थप्राप्तिरस्ति, क्षणिकत्वेन अस्तमितत्वात् । अथ तज्ञातीयोदकप्रापकत्वेन अविसंवादित्वमुच्यते; तद्युक्तम्; उदकत्वजातेरभावात् ।

अथ अनुद्कत्वव्यावृत्तिर्जातिरित्युच्यते; सा उद्कव्यक्ति-भ्योऽव्यतिरिक्ता, व्यतिरिक्ता वा? यद्यव्यतिरिक्ता; तद् व्य-15 क्तिरेव न जाति:। अथ व्यतिरिक्ता; सा वस्तुभूता, अवस्तुभूता वा?यदि वस्तुभूता; अभ्युपेतहानि:। अथ अवस्तुभूता; तद्गतिः कथम्? न च उद्कव्यक्तीनां नानात्वमुपपद्यते। यथा च नोप-पद्यते तथा निवेदितं नैयायिकप्रत्यक्षरुक्षणाधिकारे।

अथ स्वोत्पादकार्थप्रापकत्वमविसंवादकत्वम् ; तद्युक्तम् ;20 नयनालोकमनस्कारादेः प्रत्यस्तिमितत्वात् । अथ स्वोत्पादक-कारकाणां ध्रवभावित्वम् अविसंवादस्तद्भावे तद्भावप्रसङ्-गात् ; यद्येवं केशोण्डुकविज्ञानस्यापि ध्रवभाविकारणाविसं-वादोऽस्ति, अन्यथा आकस्मिकत्वप्रसङ्गात् । एवं चाव्यवस्थिते यदुक्तम्—" न ह्याभ्यामर्थे परिच्छिद्य प्रवर्त्तमानोऽर्थिकियायां25 विसंवाद्यते " इति तद्वालविलसितम् ।

## [ § ३. सौगतसंमताया मानमेयसंख्याया निरसनम् । ]

तथा, मानमेयसंख्यापि सौगतमते नोपपचते। तदेव कथम्? कथ्यते-द्रे एव प्रमाणे न मानान्तरमस्ति। तद्वित्वं किं व्यक्तिभेदेन, आकारभेदेन, विषयभेदेन वा? यदि व्यक्तिभे-5देनः तदा अपिरसंख्येयत्वं ज्ञानव्यक्तीनामानन्त्याद् – द्वित्वानु-पपत्तिः। न च ज्ञानानां भेदोऽस्तिः अज्ञानाद्वि(डि) ज्ञानं ज्ञाना-त्मतया भिचते, ज्ञानान्तरात्तु कथं निवर्त्तते-किं ज्ञानात्म-तया, आकारान्तरेण वा? यदि ज्ञानाकारतया भिचतेः तदा अन्येषाम् अज्ञानात्मकत्वप्रसङ्गः रसादेरिव। अथ आकारान्त-10रेण व्यावर्त्ततेः तदा अज्ञानात्मता तस्य उत्पचते रसादेरिव। अथ आकारभेदे ज्ञानयोभेदःः सोप्यनुपपन्न एवः ज्ञानाकार-व्यतिरेकेण प्रत्यक्षानुमानयोर्नाकारान्तरमस्ति। तदुपगमे वा ज्ञानाकारविरदः स्यात्। न च आकारसमूहात्मकं ज्ञानम्, तस्याभिन्नात्मकत्वात्।

15 अथ विषयभेद्न हैविध्यमुपपाद्यतेः तद्ाऽनुमानज्ञानस्य विषयार्थो वक्तव्यः – िकम् अग्न्याद्खलक्षणविषयम्, विद्यमानसामान्यविषयम्, अपारमार्थिकसामान्यविषयं वा, निर्विषयं वा, खांदाविषयं वा शयद् अग्न्याद्खलक्षणविषयम्ः तदा प्रत्यक्षानुमानयोः भेदानुपपत्तिः, अभिन्नविषयत्वात् । अथ आनु-20मानिकं ज्ञाने अग्निमान्नं प्रतीयते, प्रत्यक्षे तु तार्णाद्विद्योषात्मन्तया प्रतीयतेः यद्येवं खलक्षणविषयत्वं नातिवर्त्तते अनुमानस्य यदि नाम वहेरेव प्रपश्चता । अथ सत्सामान्यविषयत्वम् तथापि प्रत्यक्षानुमानयोर्ने भेदोऽस्ति, सामान्यस्य खलक्षण-रूपत्वात् । न च सत्सामान्यस्य विज्ञानविषयतोपपद्यते, 25नित्यत्वेन जनकत्वाकारार्पकत्वानुपपत्तेः । न च सत्सामान्यः विषयत्वे भ्रान्ततोपपद्यते । "भ्रान्तिर्प्यथसम्बन्धतः प्रमा "

इति न वक्तव्यम्। अथ असत्सामान्यविषयम्; न तर्हि तस्य भ्रान्तता असतः स्वेन रूपेण विद्यमानत्वात्। न च असद् विषयभावं प्रतिपद्यते, जनकत्वाऽऽकारापेकत्वव्यतिरेकात्। अव्यतिरेके वा वस्तुत्वप्रसङ्गः, तत्प्रसक्तौ च प्रत्यक्षानुमानयो-भेदानुपपत्तिः।

अथ निर्विषयम्; न तर्हि मानयोभेंदोऽस्ति, अनुमानज्ञा-नस्य विषयाऽसंभवात्। नापि भ्रान्तता निर्विषयत्वादेव। न च ज्ञानस्य खसत्तामात्रेण भ्रान्तता अभ्रान्तता च उपपचते, किन्तु परोपधानवज्ञात्। अथ खांज्ञाविषयम्; तथापि प्रत्यक्षानुमान-योने नानात्वम् उभयोः खलक्षणविषयत्वात्। न चानुमान-10 ज्ञानस्य भ्रान्तता खांज्ञास्याऽवश्चनात्।

तथा प्रत्यक्षस्यापि विषयो वक्तव्यः – किं रूपादिखलक्षण-विषयम्, आत्मविषयम्, उभयविषयं वा १ तद्यदि रूपादिमा-त्रालोचकम्; तद्युक्तम्; तद्वयगतौ एतद्गत्यभावात्। अथ ज्ञानमात्रकायावगाहकम्; तद्पि नोपपद्यते, विषयभावस्य जन-15 कत्वा-SSकारापिकत्वेन व्यवस्थितेः। न च स्वात्मिनि जनकत्व-माकारापिकत्वं चोपपद्यते–विषयिणमपेक्ष्य विषयो भवति, यथा कारणमपेक्ष्य कार्ये, कार्ये चापेक्ष्य कारणं तथेहापि। यदि च प्रत्यक्षज्ञानेन आत्ममात्रम् आत्मसात् क्रियते; तदाऽनुमाने-प्येतद्स्ति प्रत्यक्षानुमानयोभेदानुपपत्तिः। अथ उभयं विषयी-20 क्रियते; तद्प्ययुक्तम्; एकोपलम्भस्य द्वितीयाकारपरिहारेण व्यवस्थितत्वात्। यदि च रूपगृहीतिरेव ज्ञानगृहीतिः; तदा रूपस्य ज्ञानरूपता, ज्ञानस्य वा रूपरूपता, रूपगृहीतेर्वा रूपाऽ-व्यवस्थापकत्वम्। न च एकस्य आकारद्यं पर्यामः।

न च दित्वावधारणा(ण)मिहोपपद्यते । प्रत्यक्षं ज्ञानम् 25 आत्मानं गृह्णदुपजायते नानुमानं विषययति । तथा, अनुमान-मपि आत्मानमात्मसात्कुर्वदुपजायते, न प्रत्यक्षं ज्ञानमव- द्योतयति । एवं द्वित्संख्याव्यवहारानुपपत्तिः । अथ विक-ल्पेन द्वयावधारणिमिति चेत्; तद्युक्तम्; असावि आत्मसं-वेद्नपर्यवसितत्वान्न द्वयं गृह्णाति । ग्रहणे वा अभ्युपेतहानम् । तद्नुपपत्तौ च द्वे एवेति जडचेष्टितम् ॥ छ।।

5 [ ४. सौगतसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य परीक्षा । ]

तथा, "प्रत्यक्षं कल्पनाऽपोढमभ्रान्तम् " [न्यायित. १.४] इति न वक्तव्यम्, कल्पनापोढपद्स्य अपोह्यार्थासंभवात्। ननु कल्पनैव अपोह्याः क्षेयं कल्पना-किं गुणचलनजात्यादि-विशेषणोत्पादितं विज्ञानं कल्पना, आहो स्मृत्युत्पादकं वि-10ज्ञानं कल्पना, स्मृतिरूपं वा, स्मृत्युत्पाद्यं वा, अभिलाप-संसर्गनिभीसो वा, अभिलापवती प्रतीतिवी कल्पना, अस्पष्टा-कारा वा, अतात्त्विकार्थगृहीतिरूपा वा, ख्यं वाऽतात्त्विकी, विरूपाल्लिङ्गतोऽर्थद्दश्वा, अतीताऽनागतार्थनिभीसा वा ?

तचित् गुणचलनजात्यादिविशेषणोत्पादितं विज्ञानं क15ल्पनाः तित्कम् अविद्यमानगुणचलनजात्यादिविशेषणोत्पाचत्वेन कल्पना, उत विद्यमानोत्पाद्यत्वेन ? तद्यदि अविद्यमानगुणचलनजात्यादिविशेषणोत्पाद्यत्वेन कल्पनात्वम् ; तदगुक्तम्ः अविद्यमानस्य जनकत्वाभावादेव अकल्पनात्वम् ।
अथ विद्यमानगुणचलनजात्यादिविशेषणोत्पाद्यत्वेन कल्पनाः
20तितंक सविषयं कल्पनाज्ञानम्, निर्विषयं वा ? तद्यदि सविषयं सत् कल्पनाज्ञानम् ; तद्युक्तम् ; गुणचलनजात्यादिजन्यत्वेऽपि न कल्पनात्वम् अर्थसामर्थ्यसमुद्भवत्वस्याऽनितृन्तेः ।
अथ निर्विषयं सत् कल्पनाः तदा निर्विषयत्वमेव कल्पनात्वे कारणं न गुणचलनजात्यादिविशेषणजन्यत्वम् । यदि
25च तिन्निर्विषयम् ; तदा न कल्पनाज्ञानम् , नाप्यकल्पनाज्ञानम् ,
ज्ञानमात्रता स्यात् । ज्ञानात्मतया च कल्पनात्वे सर्वे ज्ञानं
कल्पनाज्ञानं स्यात् ।

अथ स्मृत्युत्पादकं ज्ञानं कल्पनाः तद्युक्तमः ह्पादिद्र्ञी-नाद्पि स्मृतिरुत्पद्यते, न च कल्पनात्वम् । " यत्सन्निधाने यो दृष्टः तद्दृष्टेस्ततौ(०तद्भनौ) स्मृतिः " इति वचनात् ।

अथ स्मृतिरूपत्वेन कल्पनाः; तन्नापि किं गृहीतग्राहित्वेन, निर्विषयत्वेन, अपूर्वार्थगृहीतिरूपत्वेन वा ? तद्यदि गृहीतार्थ- 5 ग्राहित्वेन कल्पनात्वमः; तदा प्रथमानुभवस्यापि कल्पनात्व-मापद्यते गृहीतार्थग्राहित्वाविद्योषात् इत्युक्तं पुरस्तात्। अथ निर्विषयत्वेन; तदा न कल्पनाकारता नाप्यकल्पनाकारता ज्ञाना-कारव्यतिरेकेण।

अथापूर्वार्थगृहीतित्वेन कल्पनात्वम्; तद्युक्तम्; न10 स्मृतेरपूर्वार्थगृहीतित्वमस्ति तद्भावान्न कल्पनात्वम्। यदि च अपूर्वार्थगृहीतित्वेन कल्पनात्वम्; रूपादिज्ञानानां कल्पना-त्वमापद्यते।

अथ स्मृत्युत्पाचत्वेन कल्पनात्वम्; तदा रूपादिज्ञान-स्यापि निर्विकल्पकत्वेनाभिमतस्य स्मृत्युत्पाचत्वमस्ति, तदस्तु 15 कल्पनाज्ञानम् । अथ न भवति तत् कल्पनाज्ञानं स्मृत्या बोध-स्वभावतयोत्पादितं कल्पनाज्ञानं न स्मरणाकारतयोत्पाचते; तदिदं मिककल्पान्दोलितवुद्धेः निरुपपत्तिकाऽभिधानम् । न हथेकस्य स्वभावद्वयमुत्पद्यामः ।

अथ अभिलापसंसर्गप्रतिभासा प्रतीतिः कल्पनाः स सं-20 सर्गः पारमार्थिकः, अपारमार्थिको वा ? यदि पारमार्थिकः; न तदा तस्य कल्पनात्वं रूपादिज्ञानस्येव। अथ अपारमार्थिकः ; कथं तदामं विज्ञानम्, नैरात्म्यप्रसङ्गात्। न चाऽतात्त्विके विषयार्थः किश्चल्लभ्यते, जनकत्वा-ऽऽकारार्पकत्व-सहोत्पाद-सत्तामात्रव्यतिरेकात्। यदि च अतात्त्विकार्थगृहीतिरूपम्;25

१ सन्मति० पृ० ५२३।

तदा विपर्ययज्ञानम्। तच अव्यभिचारिपदेन अपोदितम्, न कल्पनापोदपद्मुपादेयम्।

अथ अभिलापवती प्रतीतिः कल्पना किम्-अभिलापातिमका, आहो अभिलापोत्पाचा, अभिलापगृहीतिर्वा ? तचित्

5अभिलापात्मका; प्रतीतिः कथम् ? प्रतीतिइचेत्; 'अभिलापात्मिका ' इति न वक्तव्यम् । विरुद्धाकारयोस्तादात्म्यव्यतिरेकात् । अथ अभिलापोत्पाचाः तदा शब्दज्ञानानां कल्पनात्वमापचते । तेषां च कल्पनात्वे शब्द्व्यवस्थाऽनुपपत्तिः स्यात् ।
अभिलापगृहीतित्वेन कल्पनात्वम् ; तदा सर्वासाम् अभिलाप10गृहीतीनाम् कल्पनात्वमापचते, तत्कल्पनात्वे शब्द्व्यवस्थानुपपत्तिः।

[ § १. प्रसङ्गायाताया अस्पष्टताया विकल्प्य दूषणम् । ]

अथ अस्पष्टाकारा प्रतीतिः कल्पनाः अस्पष्टता का शिक्म् अविज्ञानात्मकत्वम्, आहो स्वलक्षणाजन्यत्वम्, अथ प्रतीय15मानार्थाजन्यत्वम्, प्रतीयमानासत्यता वा, स्वलक्षणाप्रतिभासिता वा शत्यदि अविज्ञानात्मकत्वमस्पष्टताः तद्युक्तम्ः 
प्रतीतिरिह अस्पष्टाकारा गीयते, सा कथं विज्ञानात्मिका 
भवितुमईति शअथ स्वलक्षणाजन्यता अस्पष्टताः तद् ज्ञानाकस्मिकत्वप्रसङ्गः । अथ प्रतीयमानार्थाजन्यत्वम्ः तदा 
20रागादिसंवेदनस्य अस्पष्टता प्राप्नोति, रागादीनां स्वात्मसंवेद्नोत्पाद्कत्वाऽयोगात्, स्वात्मोत्पाद्कत्वं वस्तृनां न दष्टपूर्वम्। तथा केशोण्डुकविज्ञानस्या(स्य) प्रतीयमानकेशोण्डुकोत्पाद्यत्वं न विद्यते, तद्प्य(पि) स्पष्टाभमुपजायते न तु
अस्पष्टाभम्, "न विकल्पानुबद्धस्य स्पष्टार्थप्रतिभासिता"

अथ स्वलक्षणायितभासित्वमस्पष्टता ; तदा निर्विकल्पा-भिमतकेशोण्डुकविज्ञानस्य अस्पष्टता प्राप्नोति, तत्र स्वल-

<sup>25[</sup> प्रमाणवा० ३.२८३ ] इति वचनात्।

क्षणस्याप्रतिभासनात् स्पष्टाभं च तङ्गीयते। न च ताथागते द्र्शने तथाभूतं ज्ञानमस्ति यत् स्वलक्षणाप्रतिभासि, सर्वस्मिन् ज्ञाने ज्ञानकार्यप्रतिभासनात्।

अथ प्रतीयमाना सत्यता अस्पष्टता; तदा केशोण्डुके-न्दुइयविज्ञानस्य अस्पष्टता प्राप्तोति। न च प्रतीयमानस्यास- 5 त्यता, विज्ञानकार्यस्य प्रतीयमानत्वात्। न च तस्य विसं-वादोऽस्ति।

अथ अतान्विकार्थगृहीतिरूपा कल्पना; तदा केशोण्डुक-विज्ञानस्यापि कल्पनात्वमापद्यते। अथ खयमतान्विकी; तदा प्रतीति: कथम् ? प्रतीतिश्चेद्; अतान्विकी कथम् ?।

अथ त्रिरूपाहिष्ड्गतोऽर्थेद्दक् कल्पना इति चेत्; सापि किं लिङ्गजन्यत्वेन कल्पना, आहो निर्विषयत्वेन ? तद्यदि लिङ्ग-जन्यत्वेन कल्पनात्वम्; तदा लिङ्गावगाहकनिर्विकल्पकवि-ज्ञानस्यापि कल्पनात्वमापद्यते। न च अनुमेयज्ञानस्याव्यव-धानेन लिङ्गोत्पाद्यत्वमस्ति।

अथ निर्विषयत्वेन कल्पनात्वम्; तद्पि न योयुज्यते; खांदाविषयत्वादनुमानज्ञानस्य। अथ खांदाविषयव्यतिरिक्त-विषयो नास्ति, निर्विषयत्वेन कल्पनात्वमपदिद्यते; तद् केद्यो-ण्डुकविज्ञानस्यापि कल्पनात्वमापद्यते।

अथ यत् निर्विकल्पकं तत् विस्पष्टतयोपजायते । आनुमा-20 निकं तु अस्पष्टाभं तेन तत् कल्पनाज्ञानम्; तद्युक्तम्; अस्प-ष्टता च यथा न संभवति तथा प्रागेवोक्ता ।

[ § २. प्रसङ्गायातायाः प्रत्यक्षीयस्पष्टताया विकल्प्य विडम्बनम् । ]

प्रत्यक्षज्ञानस्य च स्पष्टता का ? किं खलक्षणजन्यता, आहो खलक्षणप्रतिभासिता ? तचिद् खलक्षणजन्यता ; किं प्रतीय-25 मानखलक्षणजन्यता, तिहपरीतखलक्षणजन्यता वा ?।

<sup>ै</sup> १. -कार्य-परि०।

तचिद् प्रतीत्यारूढखलक्षणजन्यता; प्रतीतौ किमवभाति— किमथीः, ज्ञानम्, उभयं वा ? तचिद् अथीः; तद्युक्तम्; अप्र-तीतायां प्रतीतौ तद्नवभासनात्। अथ ज्ञानम्; न तिह तद् आत्मानमुत्पाद्यति, खात्मिन क्रियाव्यतिरेकात्। अथ उभयं उप्रतिभाति; तद्युक्तम्; एकोपलम्भस्य द्वितीयाकारपरिहार-स्थितिधर्मत्वात्। यदि चोभयं प्रतिभाति; तदा अर्थवत् ज्ञानेनापि ज्ञानमुत्पाचते इत्यापचते। तचायुक्तम्, खात्मिन क्रियाविरोधात्।

अथ अप्रतीयमानखलक्षणजन्यता; व(त)द्गृति: कथम् ?

10न प्रत्यक्षेण; अप्रतीयमानत्वादेव । नाप्यनुमानेन, खभाव-कार्यिलङ्गानवगते: । न खभावानुमानं तत्कार्यतादात्म्ये, तद्नवगतौ तस्याऽनवगते: । नापि कार्यानुमानम्; तद्भूतकार्यानुपल्च्येः, पिशाचपरमाणुमहेश्वरकल्पार्थोत्पादितं कार्यं नेहोपलभ्यते । अथ ज्ञानमेव तस्य लिङ्गम्; तद्युक्तम्; तेन सह तस्य सम्व
15न्धानवगतिश्चिन्मात्रतयैव न त्वन्योऽर्थः, न च चित् आत्मानं जनयति । समनन्तरज्ञानं तस्य हेतुः इति चेत्; तद्युक्तम्; तद्वगतौ न मानमस्ति, परसन्तानज्ञानार्थकल्पं तद्पि न स्वसंवेद्यं तत्कार्यज्ञानस्य ततो भिन्नत्वात् परसन्तानज्ञानार्थवत् । नाप्यनुमानेन; तद्यक्तताया अनवगतिश्चिन्मात्रतयैव आत्मा
20नमवगाह्यति नान्यायक्ततया ततोऽन्यस्य पिशाचेश्वरे(र)-तुल्यत्वात् । यदि च समनन्तरविज्ञानोत्पायत्वेन स्पष्टता; तद्ाऽनुमानज्ञानस्यापि समनन्तरज्ञानोत्पायत्वेन निर्विकल्प-कत्वमनुषक्तम् ।

अथ खलक्षणप्रतिभासिता स्पष्टता ; तत्र किं प्रतिभाति-25िकम् अर्थः, ज्ञानम्, उभयं वा ? तद्यद् अर्थः; तद्युक्तम्; अप्रसिद्धायाः(यां) प्रसिद्धौ तत्प्रसिद्धश्रभावात्। अथ ज्ञानम्; तद्नुमानेऽपि प्रतिभाति तद्प्यस्तु निर्विकल्पकम्। तन्निर्वि- कल्पकत्वे तर्हि अपोइ-यो मृग्योऽधुना कल्पनापोढपदस्य। अथोभयं प्रतिभातिः; तद्युक्तम्; एकोपलम्भस्य द्वितीयाकार-परिहारस्थितिधर्मत्वाभ्युपगमात्।

अथ अतीतानागतार्थगृहीतिरूपा कल्पना; तन्न किम-चभाति-अर्थः, तद्भाचो वा, न किंचिद्रा? यद्यतीतोऽर्थः प्रति- 5 भाति; न तर्हि तस्य कल्पनात्वम् वर्त्तमाननीलज्ञानवत्। नाप्य-र्थस्य अतीतता प्रतीयमानत्वेन नीलजलाद्वित्। नहि प्रतीय-मानस्य अतीतता नाम। यदि च प्रतीयमानस्यापि अतीतता उच्यते तदा सर्वस्य बुद्धयुपलक्षितस्य अतीतता भवेत्। ततश्च वर्त्तमानव्यवहारविरहः स्यात्।

अथ तद्भावः प्रतिभाति ; तस्याप्यतीतता नास्ति, स्वेनरूपेण विद्यमानत्वात् । नापि तिष्ठिषयविज्ञानस्य कल्पनात्वमुपपद्यते , अभावार्थसामध्येन समुद्भवात् । असामध्ये वा
विषयार्थिश्चन्त्यः । अथ निर्विषयम् ; न तिर्हे तद्तीतानागतार्थविज्ञानम् अतीतानागतार्थोपकाररहितमपिद्दयते । न च निर्वि-15
षयत्वे सित सिवकल्पकत्वं निर्विकल्पकत्वं वा, अपि तु ज्ञानात्मतयैव तस्याऽच्यवस्थितिः । न च ज्ञानमात्रतया तस्य सिवकल्पकत्विमष्यते सर्वज्ञानानां सिवकल्पकत्वप्रसङ्गात् । यदि
च निर्विषयत्वेन अतीतानागतार्थविज्ञानस्य सिवकल्पकत्वमभ्युपेयते, निर्विकल्पकाभिमतकेशोण्डुकविज्ञानस्यापि सिव-20
कल्पकत्वमापद्यते । न च अतीतानागतिवज्ञानस्य निर्विषयत्वमित्ति खांशपर्यवसितत्वात् । नापि खांशच्यितिरक्तोऽर्थोऽन्योस्ति एकोपलस्ते(०लम्भे)न अपोहितत्वात् । न च खांशस्य
वञ्चनोपपद्यते , तद्भावात् सर्वं विज्ञानं सिवकल्पकं निर्विकल्पकं वा वक्तव्यं भेदानुपपत्तेः ।

यद्प्युक्तम्-" कल्पनापोढं प्रत्यक्षम् अर्थसामध्येन समु-द्भवात् रूपादिखलक्षणवत् " इति ; तत्र किं प्रतीयमानख- लक्षणोद्भवत्वं विवक्षितम्, आहो अर्थमात्रोद्भवत्वम् ? तचिद् प्रतीयमानखलक्षणोद्भवत्वं विवक्षितम्; तदा रागादिसंवे-द्नस्य योगिप्रलक्षस्य च प्रतीयमानखलक्षणोद्भवत्वं न लभ्यते । अथ इन्द्रियजप्रलक्षविवक्षया इदमपदिश्यते अर्थसामध्येन इसमुद्भुतत्वादिति साधनम्; तत्रापि [ प्रतीयमानार्थसमुद्भव ? ]-स्य वाह्यार्थनिराकरणपरत्वात् ।

अस्तु वा बाह्योऽर्थः; तथापि किं तेन निमित्तात्मकेन उत्पाचते, आहो उपादानात्मकेन ? तचिद् निमित्तभूतेन उ-त्पाद्यते; तदा तदुत्पादितरूपस्य रूपरूपता न प्राप्नोति निमित्त-10भूतरूपोत्पादितज्ञानवत् । अथ उपादानात्मकेन उत्पाद्यते ; तदा अनया रीत्या रूपरूपता आपचते ज्ञानस्य रूपोत्पादित-रूपस्येव । ततः सर्वम् अविज्ञानात्मकं जगत् स्यात् । अवि-ज्ञानात्मके च जगित मानमेयव्यवहाराभावप्रसङ्गः। तत्प्र-सक्तौ च कस्येदं लक्षणं प्रस्तृयते ? अथ उपादानभूतेन रूपेण 15रूपमुत्पाद्यते निमित्तात्मकेन तु ज्ञानमिति चेत्; तदिदं महा-नुभावस्य दर्शनम्। न हचबालिश एवं वक्तुमुत्सहेत, न हयेकस्य अनेकाकारता नाम । न चानेकनामकरणे मेयाचन्यत्व-मस्ति । अन्यत्वे वा न तहींदं वक्तव्यम्-" खविषयानन्तर-विषयसहकारिणोन्द्रयज्ञानेन मनोविज्ञानं निष्पाद्यते "। तदे-20वम् इन्द्रियज्ञानस्य प्रतीयमानार्थसमुद्भवत्वाभावः। दृष्टान्तश्च साधनविकल:-न रूपादिखलक्षणस्य रूपरूपावभातार्थोद्भवत्व-मस्ति।

अथ अप्रतीयमानखलक्षणोद्भवत्वं मे विवक्षितम्; तदाऽ-तीतानागतानुमानविकल्पानाम् अप्रतीयमानार्थोद्भवत्वेन निर्वि-25कल्पकत्वमापद्यते ।

[ § ३. एकोपलम्भसामर्थ्यात् विकल्पिकायाः समुद्भव इत्याद्यक्तेर्निरसनम् । ] यद्प्यन्यदुक्तम्—" एकोपलम्भसामर्थ्याद् विकल्पिकायाः समुद्भवः—'इद्मुपलभे इदं नोपलभे' इति किल एकभूतलोपलम्भे

सित विकल्पिका बुद्धिरूत्पचते—'इद्मुपलभे इदं नोपलभ्यते' इत्यादिका" एतद्पि न युक्तम्। यथा रूपखलक्षणस्य सिवक-ल्पकविज्ञानजनकत्वं नास्ति अविकल्पकत्वात्, तथा विज्ञान-खलक्षणमपि सिवकल्पकविज्ञानोत्पाद्कत्वमितवर्तते अवि-चारकत्वाऽविद्योषात्। अथ अविचारकत्वाऽविद्योषेऽपि निर्वि- 5 कल्पकविज्ञानस्य सिवकल्पकविज्ञानोद्यद्गनसामर्थ्यं जेगी-यते; तदा रूपाद्खलक्षणस्याप्येतद्स्तु, ततश्च प्रत्यक्षानुमा-नयोभेदानुपपत्तिः।

[ § ४. प्रत्यक्षसाधन पवेत्यादेवीद्वोक्तस्य खण्डनम् । ]

यद्प्यन्यदुक्तम्-" प्रत्यक्षसाधन एव इन्द्रियधियः कल्पना-विरहः।" अथ कोऽयं कल्पनाविरहो नाम ? किं ज्ञानकाय-10 तादात्म्यव्यवस्थितदेहः, तद्विपरीतो वा ? तद्यदि ज्ञानतादा-त्म्येन व्यवस्थितः; तदा प्रत्यक्षसाधनः कल्पनाविरहः इति। किमुक्तं भवति ? प्रत्यक्षसाधनो विज्ञानाकारः प्रत्यक्षधियः। न केवलं प्रत्यक्षकल्पनाविरहः प्रत्यक्षसाधना(नोऽ)नुमानिधयोऽपि प्रत्यक्षसाधन एव, ज्ञानाकारस्य अनुमानज्ञानेऽपि भावात्। 15 अथ अनुमानज्ञानस्यापि आत्मसंवित्तौ कल्पनारहितत्वं वाह्याथीपेक्षया कल्पनात्मकत्विमिति चेत्; तदेतनमुग्धामि-धान(नं) दुनोति मानसम्-

" कथं स्युर्विविधाकाराः तदेकस्य वस्तुनः। "

अथ भेदेन व्यवस्थितः ; तद्गतिः कथम् ? न खसंवेद्योऽसी, 20 ज्ञानाकारव्यतिरेकात् । नापि जनकत्वा-ऽऽकारापिकत्वेन गृ-ह्यते, विरहस्य सामर्थ्यव्यतिरेकात् । एवं च सित यदुक्तम्- "प्रत्यक्षसाधन एव इन्द्रियधियः कल्पनाविरहः " इति तद्वा-

लवलिगतम् ॥छ॥

अथ 'गौ:' इत्यादि ज्ञानं कल्पना। कथमस्य कल्पनात्वम्, 25 अर्थेनाऽजनितत्वात्?। यदि गवादेरर्थस्य गौरित्यादिज्ञानोत्पाद- नसामध्ये स्यात् तदा प्रथमाक्षसन्निपातचेलायामपि क्र्यात् तदाऽत्मनोऽविशोषात्। तदुक्तम्-

" यः प्रागजनको बुद्धेरुपयोगाविद्योषतः । स पश्चाद्पि तेन स्यादर्थापायेऽपि नेत्रधीः॥ "

 अथ शब्दस्मरणमपेक्ष्य उत्पाद्यति ; तदेवास्तु तदेहान-न्तरफलत्वाद् 'गौः' इत्यादिज्ञानस्य । तदुक्तम्-

" अर्थोपयोगेऽपि पुनः स्मार्त्त शब्दानुयोजनम् । अक्षधीर्यचपेक्षेत सोऽथी व्यवहितो भवेत्॥"

तदेतद्युक्तम्। प्राथमिकज्ञानं 'गौः' इतिज्ञानम्, गोपिण्डा-10वगाहिनि विज्ञाने 'गौः' इतिज्ञानसंज्ञा। ततश्च प्रथमाक्ष-सन्निपातजमपि भवति। एवं च पूर्वोपरविज्ञानयोः एकविष-यत्वे उभयोः 'गौः' इतिज्ञानसंज्ञाविषयत्वम्।

नन्वेकस्य क्रमभाविविज्ञानजनकत्वम् किम् एकेन खरू पेण, खरूपान्तरेण वा ? एकेनैव खभावेन जनयित इति ब्रूमः। 15नन्वेककालीनता पूर्वापरिविज्ञानयोः एकखभावायत्तत्वे सिति आपद्यते; यद्येवम् एकनिलोत्पादितनयनालोकिविज्ञानामम् एकदेशसम्बन्धित्वम् एकाकारता एकव्यक्तित्वमापद्यते एकनी-लोत्पाद्यत्वाऽविशेषात्। अथ एवंभूतं तत् तस्य खरूपं यत् चित्रकार्यकरणात्मकम्; यद्येवं मामकेऽपि पक्षे क्रमभाव्यनेक-20कार्यकरणात्मकमेव खरूपं खहेतुसामर्थ्यनियमितस्योत्पत्तेः। अथवा, यथा त्वदीये पक्षे मनोज्ञानं खलक्षणविषयं न च प्रथ-माक्षसन्निपातजम् अपि तु इन्द्रियज्ञानेन खविषयानन्तरविषय-सहकारिणा उत्पाद्यते तथा 'गौः' इत्यादिकमपि ज्ञानं प्रथमाक्ष-जेन विज्ञानेन खविषयानन्तरविषयसहकारिणा स्मरणाद्युपहि-25तेन चोत्पाद्यते इति निर्विषयत्वाभावः, विषयान्तर[स्य] स्वका-रणसामर्थ्यानुरोधेन 'गौः' इत्यादिज्ञानजननयोग्यस्योत्पत्तेः; स्मरणमपि समर्थमुत्पन्नं सत् 'गौ?' इत्युत्पाद्यति । एवं सति यदुक्तम्– 'यः प्रागजनको बुद्धेः ' इत्यादि, तत् खपरमत-मनालोच्यैव जेगीयते । न च ज्ञानाकारव्यतिरेकेण वै(वि)क-ल्पाकारोऽन्योऽस्ति । कल्पनाकारो हि ज्ञानतादात्म्येन व्य-वस्थितः । ततश्च 'कल्पनापोढं प्रत्यक्षम् '। किमुक्तं भवति ? 5 ज्ञानापोढं प्रत्यक्षम् । यो यत्त्वभावोपनिवद्धः स निवर्त्तमानः तमादाय निवर्त्तते । ततश्च अज्ञानात्मकं प्रत्यक्षं भिक्षणां प्रसक्तम् ॥ छ ॥

[ § ५. प्रत्यक्षलक्षणगतस्य अन्यभिचारिपदस्य निरसनम् । ]

तथा अव्यभिचारि पदमपि नोपादेयम् अपोह्यज्ञानाऽ-10 संभवात्। ननु मार्चण्डपादसंघातोत्पादितं विज्ञानमपोहय-मिस्ति। कथं तद्पोह्यम् ? अतथ्योदकविषयत्वात्। यद्यतथ्यो-दकविषयम्; कथं तद्पनीयते, अतथ्योदकाकारस्य स्वेन रूपेण विद्यमानत्वात् मधुरोदकदीर्घोदकाकारवत् ? अथ तत्र मधुरोदकं विद्यते, स्वेन रूपेण प्रतीयमानत्वात्; तदिहाप्युदकं 15 प्रतीयते ' उदकं गृह्णामि ' इति व्यवहारद्द्यीनात्। सत्यम्, प्रतिभाति, अतथ्यं तु प्रतिभाति।

[ § ६. प्रसङ्गायाताया अतथ्यताया विकल्प्य दृषणम् । ]

अतथ्यता का ? किं प्रतीयमानस्याभावः, अथ प्रतीय-मान एवाऽभावः ? यदि प्रतीयमानस्याभावः; सोऽत्र नाव-20 भाति, उदकाकार एवाऽवभाति । अथ प्रतीयमान एवाऽभावः; सोप्यनुपपन्न एव; निहं भावाकारे प्रतीयमाने अभावकल्पना युक्ता, अन्यथा रसाकारे प्रतीयमाने रूपाकारः परिकल्प-यितव्यः । ततश्चालूनविद्यीणे जगत् स्यात् । यदि च अभावः प्रतिभाति; कथं तदुदकज्ञानम्, मिथ्या ज्ञानं चोच्यते अभाव-25 विषयस्य स्वेन रूपेण विद्यमानत्वात् ? तदेतदुद्कज्ञानम् उदकं विषययति, उदकाभावम्, आत्मानम्, न किंचिद्धा ? तचिद् उदकं विषययिति; तदा न तस्य मि-ध्यात्वं मधुरोदकसंवेदनस्येव। तत्र तथ्योदकं प्रतिभाति; किं यत् प्रतिभाति तत् तथ्योद्कम्, आहो यत् तथ्यं तत् उप्रतिभाति ? तचिद् यत् प्रतिभाति तत् तथ्यम्; इहाप्युदकं प्रतिभाति, प्राप्ता तस्यापि तथ्यता।

अथ यत् तथ्यं तत् प्रतिभाति; तस्य तथ्यता कथं ज्ञायते— किं प्रतीत्या, अन्यथा वा ? यदि प्रतीत्या; इहापि प्रतीति-हत्पचते, अस्तु तथ्यता। अथ प्रतीतिमन्तरेण तथ्यता उप-10पाचते; तदा सुस्थितानि वस्तूनि ! सर्ववाद्सिद्धिः स्यात्। अथ प्रतीयते—यदि नाम बाध्यते; 'प्रतीयते बाध्यते च' इति चित्रम्। प्रतीयमानत्वं च जनकत्वा—ऽऽकारापेकत्वेन व्यासम्, यच न जनयति नाकारमपेयति य(त)न्नावभाति, यथा रूप-ज्ञाने रसः। प्रतीयते च अत्र उदकम्, जनकत्वा—ऽऽकारापेक-15त्वोपपत्तिः, तदुपपत्तौ च न बाधोपपत्तिः, जनकत्वा— ऽऽकारापेकत्वस्य सत्त्वनिबन्धनत्वात्।

अथ अभावं विषययति; न तिह उद्कज्ञानरूपता अभा-वगृहीतिरूपत्वात्। नापि तस्य मिध्यात्वम्, अभाव विष-यत्वस्योपपत्तेः। न च सौगतमते अभावे किश्चद् विषयार्थे 20उपपद्यते जनकत्वा—SSकारार्पकत्वव्यतिरेकात्। उद्काकारो हि प्रतीत्युत्कलितः, तद्भावश्च अप्रातीतिक इहोपपाद्यते मुग्धवादैः।

अथ आत्मविषयम्; तथापि व्यभिचारिता नोपपचते स्वांशस्याऽवञ्चनात्, निह ज्ञानम् आत्मानं विसंवदति। नापि 25तद् उद्कज्ञानत्वेन व्यपदेश्यं रागादिसंवेदनवत्। निह नी-लाभं संवेदनं रसविज्ञानात्मकत्वेन व्यपदिश्यमानं दृष्टम्। अथ निर्विषयम्; न तर्हि तदुद्कज्ञानम्, उद्कज्ञानतया तु प्रतिभाति, तेन जानीमो न निर्विषयम्। यदि च निर्विषयम्; कथं तन्मिथ्याज्ञानम्? ज्ञानमात्रानुरोधेन न मिथ्या-ज्ञानं नापि सम्यग्ज्ञानम्। न च भवतां पक्षे ज्ञानं निरालम्बन-मस्ति खांद्रापर्यवसितत्वात्।

[ § ७. व्यभिचारित्वस्य विकल्प खण्डनम् । ]

विज्ञानस्य व्यभिचारिता किम् – खसत्तामात्रानुरोधेन, आहो परसत्तानुरोधेन? तचिद् खसत्तानुरोधेन; तदा सर्व- विज्ञानानां व्यभिचारिता प्राप्तोति, ज्ञानरूपतायाः सर्वत्र भावात्, न किंचिद्विज्ञानमव्यभिचारि स्थात्।

अथ परसत्तानुरोधेन व्यभिचारिता उच्यते किम्अनुपकारकपरसत्तानुरोधेन, आहो उपकारकपरसत्तानुरोधेन ?
तद्यदि अनुपकारकपरसत्तानुरोधेन व्यभिचारिता; तदा सर्वसंवित्तीनां व्यभिचारिता प्राप्नोति, अनुपकारकपरसत्ताऽविशोषात्। अथ उपकारकपरसत्तानुरोधेन व्यभिचारि अभि-15
धीयते किं- करणभूतपरोपकारकपरसत्तानुरोधेन, आहो कर्मतापन्नोपकारकपरसत्तानुरोधेन ? तद्यदि करणभूतपरोपकारकसत्तानुवेधेन; तदा सर्वासां संवित्तीनां मिथ्यात्वमापद्यते
करणभूतपरोपकारकसत्ताऽविशेषात्।

अथ कर्मकारकोपकारकपरसत्तानुवेधेन मिथ्यात्वम्; तद्-20 युक्तम्; न तस्य मिथ्यात्वं सत्योदकज्ञानस्येव कर्मकारकेण उपक्रियमाणत्वात्।

[ § ८. ज्ञानगतस्य सम्यक्त्वस्यापि विकल्प्य विद्लनम् । ]

तथा सम्यग्ज्ञानत्वमिष कथम् ? किं ज्ञानसत्तामात्रानुरोधेन, आहो परसत्तानुरोधेन ? तद्यदि ज्ञानसत्तामात्रानुरोधेन स-25 म्यक्त्वम् ; तदा सर्वसंवित्तीनां सम्यक्त्वं प्राप्नोति ज्ञानाकार-स्योपपत्ते: । अथ परसत्तानुरोधेन सम्यक्त्वम्; तदा किमनुपकारक-परसत्तानुरोधेन, किंवा उपकारकपरसत्तानुरोधेन ? तचिंद् अनुपकारकपरसत्तानुरोधेन सम्यक्त्वम्; तदा सर्वासां संवि-त्तीनां सम्यक्त्वमापचते, अनुपकारकपरसत्ताऽविशोषात्। अथ उउपकारकपरसत्तानुरोधेन किम् – करणभूतपरोपकारकपर-सत्तानुवधेन, आहो कर्मतापन्नोपकारकसत्तानुवधेन ? तचिंद् करणभूतपरोपकारकसत्तानुवधेन, तदा सर्वासां संवित्तीनां सम्यक्त्वमापचते, करणभूतपरोपकारकसत्ताऽविशेषात्। अथ कर्मतापन्नपरसत्तानुवधेन सम्यक्त्वमभिधीयते; तदा रागादि-10संवेदनस्य सम्यक्त्वं न प्राप्नोति अतीतानागतार्थविषयत्वे योगिज्ञानस्य च।

यत् तत् व्यभिचारि ज्ञानम् तत्किम् – व्यभिचारिभृतेन उपादानज्ञानेन जन्यते, आहो अव्यभिचारिभृतेनोपादान-ज्ञानेन जन्यते? तद्यदि व्यभिचारिभृतेन उपादानज्ञानेन 15जन्यते; तद्पि व्यभिचारिभृतेन – प्राप्ता व्यभिचारिपरंपरा। संग्राहश्यमव्यभिचारि न लभ्यते।

अथ अव्यभिचारिभूतेनोपादानज्ञानेन जन्यते; तद् उपा-दानकारणमनुकुर्वद्वा उपजायते, अननुकुर्वद्वा ? तद्यदि उपा-दानकारणानुकारेणोत्पाद्यते; तदा किमाप्नोति ? अव्यभि-20चारि खरूपानुकारेण उत्पाद्यते। कथम् ? अव्यभिचारस्य ज्ञानतादात्म्येन व्यवस्थिते:। नच एकदेशानुकारित्वमस्ति उपादानकारणस्य निरवयवत्वात्। एवं सर्वे विज्ञानमव्यभि-चारि प्रसक्तम् – अपोह्यज्ञानानुपपत्तिः। नच व्यभिचाराऽ-व्यभिचारौ ज्ञानाद् व्यतिरिक्तौ स्तः। यथा रसाकारो रूपाकारो 25वा ज्ञानाकाराद् भिन्नः न तथा व्यभिचाराऽव्यभिचारौ ज्ञानाद् व्यतिरिक्तौ। ततश्च व्यभिचाराकारोऽत्र निराकियते। किमुक्तं भवति ? ज्ञानाकारोऽत्र निराक्रियते । ततश्च अज्ञानात्मकं प्रत्यक्षं प्रसक्तं सौगतानाम् ।

अपि च यथा रूपेण उपादानभूतेन जन्यते रूपम् तथा ज्ञानमपि उपादानभूतेनैव जन्यते। य एव तस्य रूपोत्पादने आत्मा स एव तस्य ज्ञानोत्पादनेऽपि। नहि तस्य ज्ञानोत्पा- 5 दने आत्मान्यत्वम्।

अथ निमित्तभूतेन ज्ञानमुत्पाद्यते, उपादानभूतेन रूपमिति चेत्; तत्कथमेकस्य अनेकाकारयोगितोपपद्यते ? न च संज्ञा-न्यत्वे मेयान्यत्वमुपपद्यते, रूपवद् विज्ञानस्यापि रूपरूपता प्राप्नोति। तत्प्राप्ती च न परलोकी आत्मा, तद्भावान्न पर-10 लोकः। इद्मेवं चेतिस समारोप्याह भगवान् बृहस्पितः-" परलोकिनोऽभावात् परलोकाभावः।"

अथ रूपोपादानजन्यत्वेषि ज्ञानरूपतैव; रूपस्यापि ज्ञान-रूपता प्राप्ता रूपोपादानजन्यत्वात् ज्ञानरूपवत्। अथ ज्ञा[नं ज्ञानेन उपादानभूतेन जन्य]ते; रूपमपि तेनैव जन्यते, निह 15 तस्य रूपोपादाने आत्माऽन्यत्वम्। एवं च-

> " तदतद्रूपिणोभावाः तदतद्रूपहेतुजाः। तद्रूपादि किमज्ञानं विज्ञानाभिन्नहेतुजम्॥ "

अथ रूपोपादानजन्यत्वे विज्ञानस्य न रूपात्मता तथा ज्ञानोत्पाद्न(ज्ञानोपादान)जन्यत्वेऽपि विज्ञानस्य न ज्ञान-20 रूपता, ततश्च नैरात्म्यप्रसङ्गः। अथ ज्ञानोपादानजन्यत्वे ज्ञानाकारपरिकल्पना तथा रूपोपादानजन्यत्वे रूपाकारता, आलोकोपादानजन्यत्वेन आलोकाकारता प्राप्नोति; ततश्च आकारकद्म्बात्मकं ज्ञानं प्रसक्तम्। अनिष्टं चैतत्, अद्यरूप-त्वेनाऽभ्युपगमात्। यत् तद्रूपोत्पाद्यं विज्ञानं तत्किम् – एक-25

१ °दिकमज्ञा° – परि० ।

देशेन रूपोत्पाचत्वेन स्थितम्, सर्वात्मना वा उत्पाचत्वेन पर्यवसितम्? तचिद् एकदेशेन स्थितम्; तद्युक्तम्; अख-ण्डस्य एकदेशिवरहात्। अथ सर्वीत्मना रूपोत्पाचत्वेन पर्यविस्तम्; तदा विज्ञानोत्पाचं न प्राप्नोति यथा एककारक-5समूहोत्पाचत्वेन पर्यवसितस्य कारकसंघातस्य संघातान्तरोत्पाचत्वे न दृष्टम्, ततश्च विज्ञानसंघातानुपपत्तिः।

तथा रूपमिप ज्ञानम् एकदेशेन कुर्यात्, सर्वात्मना करण-पर्यवसितं वा ? तद्यदि एकदेशेन करोति ; तद्युक्तम् ; अख-ण्डस्य एकदेशाऽयोगात् । अथ सर्वात्मना करोति ; तद् रूपं 10सर्वात्मना विज्ञानकरणे पर्यवसितं न रूपान्तरकरणे प्रवर्तते, यथा एककारकसामग्री एककार्योत्पाद्नपर्यवसिता कार्यान्तर-सवित्री न भवति, तथा रूपमिप रूपान्तरोत्पाद्कं न भवति, तत्रश्च रूपान्तरस्य आकस्मिकत्वम् कथं तदा(०कत्वम्, तदाऽऽ)कस्मिकत्वे कार्यानुमानं विलुप्यते सौगतानाम्।

15 अथ अनेककार्योत्पाद्कत्वेन पर्यवसितं रूपस्ररूपम्; तदा घट-संख्या-सामान्यादेरपि अनेकाधिकरणाश्रितात्मकं रूपम्, वृत्तिविकलपदोषानुपपत्तिः।

[ § ९. जातिं प्रतिवदितुं बौद्धैर्दत्तानां दूषणानामेकैकशो निरासः । ]

इतोऽपि वृत्तिविकल्पदोषानुपपत्तिः - वृत्तिविकल्पदोषेण 20वृत्तेरेव निराकरणं कृतम्, न घट-संख्या-सामान्यादेः, ततोऽ-न्यत्वात्। नहि अन्यस्याऽभावे अन्यस्याभावोऽस्ति असम्ब-न्धात्। नहि अनुद्कः कमण्डलुः इत्युक्ते कमण्डलोरभावः प्रतीयते, कपालानां तदुद्कस्य वा, अपि तु कमण्डलुना साकम् उद्कस्य विश्लेषमात्रं प्रतीयते।

25 ननु नैयायिकैः वृत्तिमद् घट-सामान्यमभ्युपेयते, तद्भावे कथं तस्य संस्थितिः ? यद्येवं रूपरसविज्ञानानामपि वृत्तिरभ्यु- पेयते नैयायिकैः, तद्भावेऽपि सद्भावोऽभ्युपगम्यते तेषां भ-वद्भिः। अथ तानि प्रतिभान्ति वृत्त्यभावेऽपि, तेन तेषामभ्यु-पगमः क्रियते; यद्येवं घट-संख्या-सामान्यादेरपि स्वरूपं प्रति-भाति अभिन्नानुगतात्मतया। न चानुभूयमानस्य निह्नवो युक्तः सर्वापलापप्रसङ्गात्। अनुपलब्धौ वा सैव समर्था, अलं वृत्ति- 5 विकल्पदोषेण। यद्युपलभ्यते; तदा वृत्तिविकल्पदोषो न व-क्तव्यः। अथ नोपलभ्यते; तथापि न वक्तव्यः।

[ § १०. देशभेदेनाऽग्रहणात् इत्यादेः समालोच्य प्रतिविधानम् । ]

यद्प्युक्तम् " देशभेदेनाऽग्रहणात् घट-सामान्यानु-पपित्तः"; तद्प्ययुक्तम्; न देशभेदेन वस्तूनां भेदोऽपितु 10 आकारभेदेन, अभिन्नानुगतात्मतया तयोः खरूपमनुभूयते। न देशभेदाग्रहणेन खावयवाधिकरणेन सह तयोस्तादात्म्यं सि-द्यति असत्त्वं वा। यद्याकारभेदेन ग्रहणम्; तदा देशभेदेना-ग्रहणस्य अप्रयोजकत्वम्, आकारभेद्ग्रहणेन खरूपान्यत्वस्य प्रवोधितत्वात्। अथ आकारान्यत्वेन नाववोधोऽस्ति; स15 एवास्तु, असद्वयवहारसमर्थत्वात्, किं देशभेदाग्रहणेन ? खहे-तोरेव नियतदेशकालनियमितस्योत्पत्तेन देशान्तरादौ ग्रहणम्, अन्यथा रूपादेरसत्त्वं स्यात् इतरदेशलग्रस्याऽग्रहणात्।

[ § ११. नास्ति घट-सामान्यम्, तदग्रहेऽग्रहात् इत्यस्य विभञ्जनम् । ]

यद्प्युक्तम् " नास्ति घट-सामान्यम्, तद्ग्रहेऽग्रहात् "20 किमनेन कियते ? किम् अवयवाधिकरणाऽव्यतिरेकप्रतिपाद्-नम्, आहो असत्त्वप्रतिपाद्नम् ? तद्यदि अव्यतिरेकप्रतिपाद्नं क्रियते; कस्यात्र पक्षीकरणम् ? किं घटसामान्यस्य, आहो तद्वयवाधिकरणस्य ?

तद्यदि घटसामान्यस्य पक्षीकरणम् तत्कम् – अवगतस्य ,25 अनवगतस्य वा ? तद्यदि अनवगतस्य ; तद्युक्तम् ; नहन्यनव-

१ अप्रयोजनकत्वम् परिव०।

गते धर्मिणि हेतोरुत्थानमस्ति। न चाश्रयवैकल्य(ये) गम-कत्वम्। अथ अवगतस्य: तदा तेनैव भिन्नाकारावगमेन अव्य-तिरेकप्रसायकसाधनं वाध्यते।

अथ तद्वयवाधिकरणस्य पक्षीकरणम्; तत्रापि किम् –

5स्वस्मात् स्रह्मात् अव्यतिरेकः साध्यते, [आहो परस्मात् ]

हति ? [यंदि स्वस्मात् स्रह्माद्व्यतिरेकः साध्यते; ] सिष्डसाध्यतया सम्बोधियतव्याः। अथ परस्माद्व्यतिरेकः साध्यते;
स परात्मा प्रतिपन्नः, अप्रतिपन्नो वा ? यदि प्रतिपन्नः; स

किम् – भिन्नाकारतया अवगतः, अभिन्नाकारतया वा ? तद्यदि

10भिन्नाकारतयोपलव्धः; तद्याऽनेनैव भिन्नाकारतया वा ? तद्यदि

प्रत्यायकं साधनं बाध्यते। अथ अभिन्नाकारतयाऽवगतः; न

तर्हि परात्मा, इदानीं स्वस्मात् स्वरूपाद्व्यतिरेकः साध्यत

इति सिष्ठसाध्यतया संबोधियतव्याः। अथ अनवगतः; न

तर्हि एकत्वं रथतुरगविषाणयोरिव।

15 अथ अभावः साध्यः; तत्रापि कस्य पक्षीकरणम् किं घटसामान्यस्य, आहो तद्वयवाधिकरणस्य? तद्यदि घटसामान्यस्य पक्षीकरणम्; तत्कम् - अवगतस्य, अनवगतस्य वा? यद्यवगतस्य; तदा तेनैव सद्भावावगमेन अभावहेतो- बीध्यमानत्वात् अगमकत्वम्। अथ नावगतम्; कथं तस्य 20पक्षीकरणम् स्वयमनवगतस्य पक्षीकरणायोगात्?

अथ अवयवाधिकरणस्य पक्षीकरणम्, घटसामान्यं नास्तीति प्रतिज्ञाः तद्ग्रहेऽग्रहात् इत्यस्य हेतोः तद्भावेन सह सम्बन्धो नास्ति । तादात्म्यतदुत्पत्तिसम्बन्धाभावे सति कथं गमकत्वम् ?

25 तद्ग्रहेऽग्रहादित्यस्य कोऽर्थः ? किम् - अवयवाधिकरणग्र-हणमेव घटसामान्यस्य ग्रहणम्, आहो अवयवाधिकरणग्रहणा-

१. कोष्ठकगतः पाठः ताडपत्रे नाह्ति । अर्थानुसन्धानबलात् अस्माभिरत्र प्रक्षिप्तः ।

नन्तरं घट-सामान्यस्य ग्रहणम्, किं वा घट-सामान्यस्याग्रहण-मेव विवक्षितम् ? तद्यदि अवयवाधिकरणग्रहणमेव घट-सा-मान्यस्य ग्रहणं विवक्षितम्; तदा नानेनाव्यतिरेकः अन्य-तरासत्त्वं वा प्रतिपाद्यते, यथा नीलतद्वियोः एकोपलम्भेऽपि नान्यतराभावः, अव्यतिरेको वा, तथा नीललोहितयोः 5 एकोपलम्भेऽपि नान्यतराभावः, अव्यतिरेको वा।

अथ अवयवाधिकरणग्रहणानन्तरं घट-सामान्यग्रहणं विव-क्षितम्; तदा नानेनाव्यतिरेकः साध्यते अन्यतरासत्त्वं वा, यथा रूपग्रहणानन्तरं रससंवेदनं न तयोरेकतां गमयति अन्य-तरासत्त्वं वा।

अथ अग्रहणमेव विवक्षितं घट-सामान्यस्य; तदा 'तद-ग्रहेऽग्रहात्' इत्येतन्न वक्तव्यम्, 'अग्रहात्' इत्येतावद्स्तु। निह्न अन्यस्याऽग्रहे तद्नुपलम्भिसिद्धिः, तत्स्वभावविनिवृत्ति-निबन्धनत्वात् तद्नुपलम्भस्य।

न चायं व्यतिरेकार्थो लभ्यते, 'तद्ग्रहेऽग्रहात् ' इत्यस्य15 हेतोः घटसामान्यस्याग्रहणमेव, अपि तु अवयवाधिकरणग्रह-णानन्तरं घट-सामान्यस्य ग्रहणं लभ्यते तत्रश्च विपरीतसाध-नाद् विरद्धो भवति।

[ § १२. एकपिण्डब्रहणकाले उपलब्धिलक्षणप्राप्तस्येत्यादेः समीक्ष्य प्रतित्रचनम् । ]

यद्प्यभ्यधायि - "एकिपण्डग्रहणकाले उपलिधिलक्षण-20 प्राप्तस्य अनुपल्डधेर्नास्ति सामान्यम् ।"क एवमाह - नोपल्डधं सामान्यम् । अपि तु उपलब्धमेव । कथं ज्ञायते ? वितीयादि-पिण्डद्दीने सित पूर्वे पिण्डे स्मृतिद्दीनात् 'अनेन सहशोऽसीं' एवमनुस्मरति । अथवा एकिपण्डग्रहणकाले तद् उपलिध-लक्षणप्राप्तं न भवति तेन नोपलभ्यते । उपलिधलक्षणप्राप्ति-25 रिह अनेकसहकारिपिण्डोपनिपातः । यदि चोपलिधलक्षण प्राप्तम्, कथं नोपलभ्यते ? अथ नोपलभ्यते ; न तर्हि उपलब्धिलक्षणप्राप्तम् । उपलब्धिलक्षणप्राप्तिरिह प्रत्ययान्तरसाकल्य(ल्यं) खभावविशेषस्स् (ऋ) । एतचेद् विद्यते ; कथमनुपलब्धिः ?
एवंभूतस्याण्यनुपलम्मे परिकल्प्यमाने सर्ववस्तूनामनुपलम्म5प्रसङ्गः । उपलब्धौ वा अन्यत् कारणमन्वेष्टव्यम् । अथ प्रत्ययान्तरसाकल्यमात्रं विवक्षितम्, न तत्त्वभावविशेषः ; यद्येवम् अदृश्यस्यैव अनुपलब्धिः न दृश्यानुपलब्धिरस्ति । यदि
च अन्यकारकसाकल्यम् उपलब्धिलक्षणप्रातिरिभधीयते ; तदापि उपलब्ध्या भवितव्यम् नानुपलब्ध्या । इत्ररकारक10साकल्यं हि उपलम्भजननसामध्यम् । तचेद् विद्यते ; कथमनुपलब्धः ? तस्मादनुपलब्धिलक्षणप्राप्तस्यैव अनुपलब्धः (व्धः) ,
नोपलब्धिलक्षणप्राप्तस्य ।

[ § १३. क्षीरोदकबद्विवेकेनाग्रहणात्रास्ति सामान्यमित्युक्तेर्खण्डनम् । ]

यद्प्युवाच- "क्षीरोद्कवद् विवेकेनाऽग्रहणात् नास्ति 15सामान्यम्;"तद्प्ययुक्तम्; विवेको हि आकारान्यत्वं व्यक्ती-नामननुगमरूपता, सामान्यं तु अनुगताकारम्, अनयोः सारू-प्यम्। तैः सह सारूप्यमस्य इति विविक्ताकारावगमद्द्यी-नात् तथा, क्षीरोद्कयोरिष विविक्तमेव ग्रहणम्। तत्र क्षीरोद्-कयोः एकभाजननिक्षेषे सति किम् - केवलं क्षीरं प्रतिभाति, 20आहो उद्कम्, उभयं वा ? तद्यद् क्षीरमेव प्रतिभाति; कथं तद् उद्काकारान्न विविक्तं भवति ?

अथ उदकं केवलं प्रतिभाति ; तद्पि कथं क्षीरान्न विविक्तं भवति ?

अथ उभयं प्रतिभाति; तदा उभयोरितरेतराकारविवि-25क्कमोर्थ्रहणं तादात्म्यव्यातिरेकात्। [ § १४. एकत्र दृष्टो भेदो हि-इत्यादेः कारिकायाः प्रतिवदनम् । ] यद्प्यन्यदुक्तम्-

" एकत्र दृष्टो भेदो हि कचिन्नान्यत्र दृश्यते। न तस्माद् भिन्नमस्त्यन्यत् सामान्यं वुद्धवभेदतः॥

[ प्रमाणवा. ३.१२६ ] 5

इत्येतद् ययुक्तम् । एकत्र द्षष्टे(ष्ट)स्य भेद्स्य अन्यत्र द्र्शन-मस्त्येव, यथा घटवस्त्रादेः एकावयवोपरिदृष्टस्य अवयवान्तर-लग्नस्य उपलम्भात्, तथा सामान्यमपि भिन्नमस्ति, अनुगता-कारस्य बुद्धिभेदेनाध्यवसीयमानत्वात् ।

[ § १५. नित्यस्य क्रमेतराभ्यामित्यादेः प्रतिसमाधानम् । ]

यद्प्यन्यदुक्तम् - " नित्यस्य क्रमेतराभ्यामर्थिक्रयाकरण-सामर्थ्यं नास्तीत्यसत् सामान्यम् "; तदेतद्युक्तम्; उभय-थाप्यर्थिक्रयासम्पादनसुपपद्यते युगपत्, क्रमेण च। नतु क्रम-कर्तृत्वमिन्नस्य नोपपद्यते, कार्यस्यैककालीनता प्राप्तोति; एतचाऽसमीचीनम्; यथा भवतां पक्षे एकं नीलखल-15 क्षणम् अनेकाकारकार्यं नियतदेशसम्बन्धि जनयति नयना-लोकमनस्कारादिरूपम्, न च कार्याणाम् एकाकारता एकदेश-सम्बन्धिता वा विद्यते एकस्वभावसमुद्भवत्वेऽपि, तथा इहापि एवंभूतं तत्सामान्यं यत् क्रमेतराभ्यां कार्योत्पादात्मकम्।

ननु यदि क्रमेण कार्यं करोति तदा तदेव जनकम्, तदेव20 चाऽजनकम्; सत्यम्, तदेव जनकं तदेव चाऽजनकम्। ननु जनकाऽजनकयोर्भेदप्रसङ्गः; न प्रसङ्गोस्ति, यथा त्वदीये पक्षे एकं नीलखलक्षणं खकायोपेक्षया जनकम्, खकारणात्मा-पेक्षया तु अजनकम्, न तस्य खरूपभेदोऽस्ति।

अथ खकारणमात्मानं च जनयति; तद्युक्तम्; तद् आ-25 त्मानं कुर्वद् उत्पन्नं वा कुर्यात्, अनुत्पन्नं वा ? तद्यदि उत्पन्नं

करोति; तद्युक्तम्; कृतस्य करणायोगात्। अथाऽनुत्पन्नं क-रोति; असतः कः कारकार्थः ? तथा, खकारणमपि न जन-यति इतरेतराश्रयत्वदोषप्रसङ्गात्। अतः तदेव कारकं तदेव च अकारकिति, तथा सामान्यमपि जनकमजनकं च।

5 न चार्थिक्रयाकर्तृत्वाभावेऽसत्त्वं सिख्यिति, यथा वहैः अयोगोलकाङ्गारावस्थायां धूमोत्पाद्कत्वाभावेऽपि न निवर्तते विह्नस्पता, खहेतोरेव तथाभूतस्योत्पत्तेविह्निस्वभावस्य धूमजनकात्मकस्य च, तथा अन्यद्पि कार्यं खहेतुनोत्पादितं यत् वस्तुस्वभावं कार्योऽजनकात्मकं च, तथा सामान्य-10मपि वस्तुभूतं न च कार्यमुत्पाद्यति।

ननु यदि कार्यं नोत्पाद्यति, तद्स्तीति कथं वेत्सि ? तदु-पलब्ध्या। ननु तद्नुत्पाद्या कथं तद्गृहीतिर्भवति ? स्वहेतु-सामर्थ्यनियमितायाः तद्गृहीत्यात्मतयोत्पत्तेः। नच तदु-त्पाद्यत्वेन तद्गृहीतित्वम्; चक्षुरादेरि संवेद्यत्वप्रसङ्गात्। 15न च विषयाकारयोगित्वेन तद्गृहीतित्व(त्वं) विज्ञानात्मना व्यतिरेकेण विषयाकारसमावेद्यायोगात्। योऽसौ आकारो विषयार्पितः स किं ज्ञानाकाराद् भिन्नः, अभिन्नो वा ? यदि भिन्नः; स तात्त्विकः, अतात्त्विको वा ? यदि तात्त्विकः; तद्गतः कथम् ? किं स्वसंवेद्यत्वेन, आहो जनकत्वाकारार्पक-20त्वेन ? तद्यदि स्वसंवेद्यत्वेन; तद्युक्तम्; अज्ञानात्मतया स्व-संवेद्यत्वायोगात्। अथ जनकत्वा-ऽऽकारार्पकत्वेन; तदा प्राप्ता आकारपरम्परा। अतात्त्विकः; तद्गतिनोंपपद्यते; स्वसंवेद्यत्व-जनकत्वव्यतिरेकात्।

अथ अब्यतिरिक्तः; स तात्त्विकः, अतात्त्विको वा ? 25यदि तात्त्विकः; स जडात्मा, तद्विपरीतो वा ? यदि जडात्मा; न तर्हि चिता सह तादात्म्यम् – चिद्चितोः तादात्म्यानु- पपत्तिः। अथ तद्विपरीतः; तदा ज्ञानमात्रता स्यात्। ज्ञान-रूपता च सर्वज्ञानावधारणा(०ज्ञानसाधारणा)-प्रतिकर्मव्यव-स्थानुपपत्तिः। अथ अतात्त्विकः; तदा ज्ञानस्यापि अता-त्तिवकत्वं प्राप्नोति। यदि च विज्ञानतादात्म्येन आकारोत्पत्ति-भेवति; विज्ञानं सर्वकारकनिष्पाद्येन साधारणम्-प्रतिकर्म- 5 व्यवस्थानुपपत्तिः। एवं च सति यदुक्तम्-

" अर्थेन घटयत्येनां निह मुक्त्वार्थरूपताम् । तस्माद्शीधिगतेः प्रमाणं मेयरूपता ॥ " तन्मुग्धविलसितं सौगतानाम् ।

तदेवं वृत्तिविकल्पादिदृषणं सामान्यादौ न संभवति। 10 यथा एकं रूपम् अनेककार्योत्पादकत्वेन साधारणम्, तथा एकं सामान्यम् अनेकाधारसाधारणम्।

अथ एकरूपं नानेकं कार्य जनयति अपि तु एकमेव; तत्रापि किं रूपमेव केवलमुत्पाद्यति, उत ज्ञानमेव ? तद्यदि रूपमेव केवलमुत्पाद्यति; तदा रूपस्याऽग्रहणं प्राप्नोति विज्ञा-15 नाऽजननात्।

अथ ज्ञानमेव केवलमुत्पाद्यति तथापि मानसं प्रत्यक्षं न प्राप्नोति । स्वैविषयानन्तर्गविषयसहकारिणेन्द्रियज्ञानेन यज्ञ-न्यते तत् मानसं प्रत्यक्षम् । न च स्वविषयानन्तरभावी विष-योऽस्ति रूपान्तराजनकात् । तस्मादेकमेव रूपं विज्ञान-नीला-20 दिकार्यसाधारणं प्रतिपत्तव्यम् ।

चक्षुरूपालोकादीनि कारणानि विज्ञानमुत्पाद्यन्ति, तानि किम् – एकस्वभावयुक्तानि, आहो नियतस्वभावयुक्तानि ? त-चिद् एकस्वभावतया उत्पाद्यति(न्ति); तदा कारकैकत्वं पा-मोति अभिन्नस्वभावयोगित्वात्। अथ नियतस्वभावयुक्तानि25

१. तुल्य-न्यायबि० १।९

ज्ञानरूपं कार्यं जनयन्ति ; तदा विज्ञानस्य अभेद्रूपता निव-र्तते नियतस्रभावकारकजन्यत्वाद् रूपशब्दादिवत् ।

अथ विविधाद्पि कारणाद् अखिण्डतरूपं कार्य भवति; एवं च कार्यभेदात् भिन्नकारणानुमानं निवर्त्तते – एकखभा-5वाद्पि विज्ञानाद् अनेकं नयनालोकादिकार्यमुत्पचते, अनेक-स्माद्पि एकं भवति । एवं च सित नियतकार्यद्र्ञीने नियत-कारणानुमानं निवर्त्तते ।

अथ एकस्माद्व कारणाद्कं कार्य भवति न बहूनां संकि लितानाम् एकफलोत्पादकत्वम् । ततश्च नियतकार्यद्द्याने नि-10यतकारणानुमानं केन नियार्थते ? तद्तद्समीचीनम्; यद्येकं कारणम् एकं कार्य जनयति तदाऽभ्युपगमविरोधः – " चतु-भ्यश्चित्तचैता भवन्ति, बोधाद्बोधरूपता विषयाकारता" इत्यादि ।

एकमेव जनयति किम् – समानजातीयत्वेन, आहो 15तदाकारत्वेन, किं वा पूर्वापरकालभावित्वेन ? तद्यदि समान-जातीयत्वेन जनकत्वम्; तदा समानकालीनं पश्चादुत्पन्नमिष जनयेत्। अथ तदाकारानुकारित्वेन जनकम्; तत्राप्येतदेव दृषणम्। अथ पूर्वापरकालभावित्वेन जनकम्; न तहींदं वक्तव्यम् 'एकमेव जनकम्', चक्षूरूपालोकमनस्काराणां पूर्व-20कालभावित्वाऽविशेषात्। एवं च अनेकोपादानोत्पाद्यत्वेन आ-कारकदम्बकस्वरूपं विज्ञानं प्रसक्तम्। रूपाद्याकारपरिहारे वा विज्ञानाकारस्याप्यनुपपत्तिः। तद्नुपपत्तौ नैरात्म्यप्रसङ्गः।

र्किच, ज्ञानं कार्येकस्वभावम्, कारणेकस्वभावम्, उभय-स्वभावं वा? तद्यदि कारणेकस्वभावम्; तदा कार्यरूपता न 25संभवति, तदभावे न वस्तुत्वम्, संस्कृतानां वस्तुत्वाभ्युपग-मात्। नापि कारणरूपता उपपद्यते; अनाधीयमानाऽतिद्याय- त्वेन जनकलाऽयोगात्। अथ कार्येकस्वभावम्; तथापि न सदा-त्मकम्, अर्थिकयाऽकरणे वस्तुत्वविरहात्। अथ उभयात्मकम्; एकमनेकात्मकं भवति ? केन त्वं विप्रलम्भितः ? नहि एकस्य अनेकनामकरणे नानातोपपद्यते। न चानेकनामका(क)रणसुप-पद्यते, निमित्तस्याविचित्रत्वात्। एवं विज्ञानस्याऽसंभवे सति 5 सन्तानानुपपत्तिः, अभ्रान्तभ्रान्तदैतस्याऽनुपपात्तिश्च।

[ § १६. प्रसङ्गात् बौद्धाभिमतस्य सन्तानस्य असिद्धत्वप्रदर्शनम् । ] इतोऽपि सन्तानस्याऽसिद्धिः, विज्ञानस्य एकत्वात् । तदे-कत्वं च आकारान्तरस्यानुपपत्तेः, उपपत्ती वा ज्ञानाकारिवर-हप्रसङ्गः । तत्प्रसक्तौ च सन्तानाऽनुपपत्तिः । 10

इतोऽपि विज्ञानसन्तानानुपपत्तिः – विज्ञानम् असद्धमीत् सदात्मतया निवर्त्तते, खरूपान्तरात्तु कथं व्यावर्त्तते? किं सदा-त्मतया, आहो आकारान्तरेण ? तद्यदि सदात्मतया व्याव-त्तते; तदा रूपादेः असदाकारता प्राप्नोति, वाजिविषाणयो-रिव। अथ आकारान्तरेण निवर्त्तते; तदा ज्ञानस्य असत्ख-15 भावता प्राप्नोति, तुरगविषाणवदिति।

अथ विज्ञानाकारतया निवर्त्तते रूपादिभ्यो विज्ञानम्; सा विज्ञानाकारता सत्स्वभावा, असत्स्वभावा [वा] ? तचिद् सत्स्वभावा; तदा ज्ञानाकारतया निवर्त्तत इति किमुक्तं भ-वित ? सदात्मतया निवर्त्तते, विज्ञान सद्।कारयोरव्यतिरे-20 कात्। ततश्च रूपादेरसदाकारता प्राप्तोति तुरगविषाणवदिति पूर्वोदितमेव दूषणमापद्यते। अथ असत्स्वभावा; तदा खर-विषाणवद् विज्ञानरूपतां परित्यजति, त्यागे विज्ञानसन्ता-नानुपपत्तिः, तदनुपपत्तौ चैत्यवन्दनादिकियाऽनर्थक्यम्।

इतोऽपि विज्ञानसन्तानानुपपत्तिः, तदुत्पादकविज्ञानस्य25 पूर्वीपरसहोत्पन्नविज्ञानं प्रति स्वरूपाविशेषात् – यदेव पूर्व-सहोत्पन्नविज्ञानापेक्षया स्वरूपं तदेव अपरविज्ञानापेक्षयापि स्वरूपं विज्ञानस्य निरवय[व]त्वेन, ततश्च यथा पूर्वसहोत्पन्न-विज्ञानस्य हेतुने भवति, एवम् अपरविज्ञानस्यापि हेतुने भवति– तत्स्वरूपव्यतिरिक्तव्यापारातिशयस्यानुपलब्धेः।

अथ पूर्वकालभाव एवातिशयः, तेन तस्य हेतुत्वमुप5पाचते; यचेवं यथा देवद्त्तज्ञानपूर्वकालभावि देवद्त्तज्ञानकारणं
तथा सर्वपुष्ठषज्ञानानां देवद्त्तज्ञानकालोत्पन्नानां देवद्त्तज्ञानं
प्रति हेतुत्वं प्रसक्तम्; तत्प्रसक्तौ अनेकब्रीपदेशान्तरितपुष्ठषानुस्यू(नुभू)ताथीनुस्मरणं स्यात्। तथा, स्वजनसुजङ्गमादौऽ(मादावन)नुभृतेष्यर्थेऽनुस्मरणं स्यात्। तथा, तथागतावदात10ज्ञानजन्यत्वे देवद्त्तज्ञानानामवदातता स्यात्। ततस्य सर्वे
सर्वज्ञाः स्युः। अथ नैव अवदातता देवद्त्तादिज्ञानानाम्,
तथागतावदातज्ञानोपादानजन्यत्वेऽपि देवद्त्तादिज्ञानेनापि
जनितत्वात्; तज्जन्यत्वेनैव तथागतज्ञानस्याप्यवदातरूपता न
प्राप्नोति। ततस्थासावपि अवीतरागः स्याद्सर्वज्ञस्थ।

15 इतश्च सन्तानानुपपत्तिः, विज्ञानयोः सहोत्पादे हेतुफलभावानुपपत्तेः। यदैव कारणज्ञानं विनद्यति तदैव कार्यज्ञानं
जायत इति वः सिद्धान्तः। कारणज्ञानस्य च विनाद्यः तदुत्पःद्
एव। ततश्च कारणज्ञानविनाद्यकाले कार्यज्ञःनं भवति। किमुक्तं भवति १ कारणज्ञानोत्पादकाल एव भवति। ततश्च
20सहोत्पन्नयोः हेतुफलभावानुपपत्तिः एककालोद्गतयोः गोविषाणयोरिव। कारणज्ञानस्य चानुपप(नृत्प)न्नस्योत्पत्तिवद् अनुत्पन्नस्य विनाद्यमसङ्गः। ततश्च क्षणमि नोपलभ्येत, उपलब्धी
वा सततोपलम्भमसङ्गः। तद्यत्मभूतविनाद्यस्य उपलम्भविद्याताकर्तृत्वात्। विद्यातकर्तृत्वे वा एकक्षणोपलम्भस्यापि
25अनुपपत्तिमसङ्गः। अथ एकक्षणोपलभ्यस्वभावकं संज्ञातं तेन
[न] सततोपलाव्धः अनुपलव्धिवीः यद्येवं द्याद्याष्टक्षणोप-

लभ्यस्वभावकं संजातं किन्न कल्प्यते ? किंच, उत्पाद्विना-द्यायोरभेदे सति कार्यकारणयोः समं विनादाः स्यात्।

यद्ण्यन्यदुक्तम् – "मातुरुद्रिनःकम(निष्कम)णानन्तरं यदायं ज्ञानं तज्ज्ञानान्तरपूर्वकं ज्ञानत्वात् वितीयज्ञानवत्।" न, असिद्धत्वात् दृष्टान्तस्य, वितीयादिज्ञानस्यापि यथा 5 ज्ञानपूर्वकत्वं नावगाहियतुं पार्यते तथा प्रागेव आवेदितम्। किंच, यदि(द्वि)ज्ञानत्वात् ज्ञानपूर्वकत्वानुमानम्, न किलाऽव-वोधात्मककारणमन्तरेण वोधात्मकं कार्यमुपपद्यते। एतचा-वद्यम्— अवोधात्मकाद्पि नीलालोकलोचनादिकारणादुपजा-यते – तदा गर्भादौ यदाचं विज्ञानं तद् भृतसंवातादेव भवि-10 ष्यति न ज्ञानान्तरं परिकल्पनीयम्। यस्यानन्तरं यद् भवति तत् तस्य कारणं नापरिदृष्टसामध्यम्, विज्ञानाभावे विज्ञान-जन्याकारता निवृत्ता न तु ज्ञानाकारता, यथा इन्द्रियञ्यापार-मन्तरेणोपजायमाने मनोविज्ञाने इन्द्रियजन्याकारता निवर्तते न तु ज्ञानाकारता।

यदि च सहशात् सहशस्योत्पित्तिर्नियम्यते तदा धूमेन दहनानुमानं न प्राप्तोति, दहनस्य धूमसारूप्यमन्तरेण उपा-दानकारणत्वायोगात्। अथ रूपरूपता सारूप्यमुभयोरिति चेत्; तदिहापि स्वलक्षणरूपता सारूप्यं भूतविज्ञानयोः, अलं परलोकविज्ञानकल्पनया। अथ विज्ञानरूपता भूतानां न वि-20 चते तेन तेषामुपादानकारणत्वं नास्ति विज्ञानं प्रतीतिश्चे-(प्रतीति चे)त्; इहापि धूमरूपता नास्ति दहनस्य, नोपादान-कारणत्वम्, तदभावे न दहनानुमानम्।

तथा, अनुभवज्ञानादनुभवज्ञानस्यैव निष्पत्तिरभ्युपेया उपादानकारणानुकारित्वेन कार्यस्य निष्पत्त्यभ्युपगमात्। न च25 एकदेशानुकारित्वमस्ति तद्वीजस्याऽविचित्रत्वात्। अनुभवा- काराननुकारित्वे च ज्ञानाकारताविरहः स्यात्, अनुकरोति च विज्ञानरूपताम्, तेन कथं नानुभवात्मकम् ? तदुपपत्तौ च प्राप्ता अनुभवपरम्परा इत्यतः स्मरणानुपपत्तिः, तदनुपपत्तौ च अनु-मानज्ञानस्याप्यनुपपत्तिः, ततश्च सर्वव्यवहारविलोपप्रसङ्गश्च 5एवं (०प्रसङ्गः। एवं च) न सन्तानसिद्धिः, नापि सविकल्प-कनिर्विकल्पकज्ञानद्वराज्यमस्ति, नापि व्यभिचाराव्यभिचार-द्वैविध्यमुपपद्यते सौगते मते॥छ॥

[ ५. मीमांसकाभिमतस्य प्रत्यक्षस्य निरासः । ]

तथा, "सत्संप्रयोगे पुरुषस्येन्द्रियाणां बुद्धिजन्म तत् 10प्रत्यक्षम् " [जेमि॰ १.१.४]; तद्पि प्रत्युक्तम् । कथम् ? एत-त्मूत्रं कदाचित् लक्षणपरम्, कदाचिच्च कारकसंख्याप्रतिपादन-परम्, कदाचिचानुवादपरम् । तद्यदि लक्षणपरम्; तदावबोध-स्याव्यभिचारित्वं नावगन्तुं पार्यते – नादुष्टकारणजन्यत्वेन, नापि प्रवृत्तिसामध्येन, नापि बाधारहितत्वेन, नान्यथा वा – 15सर्वे पूर्वोदितमनुस्मृत्य वक्तव्यम् ।

नापि इन्द्रियार्थसम्प्रयोगजत्वं विज्ञानस्यावबोधस्य चा-वीग्भागविदावगम्यते, तद्तीन्द्रियत्वेन तदायत्तताऽनिध-गतेः। नापि इन्द्रियजन्यत्वमवगन्तुं पार्यते, इन्द्रियाणामती-न्द्रियत्वादेव। अथ अवबोधान्यथानुपपत्त्या सन्निकर्षपरि-20कल्पना कियते; अवबोधस्य अन्यथानुपपत्तिने भवति काऽ-नुमा?

अथ कारकसंख्यार्थम्; किं तेन परिसंख्यातेन प्रयोज-नम् ? आलोकादीनामपि कारकत्वात् तान्यपि परिसंख्येयानि भवन्ति ।

25 अथ अनुवादपरता; प्रसिद्धस्यानुवादो नाऽप्रसिद्धस्य। नच अध्यक्षं क्वचिद्विदितम्। ननु लोके विदितम्; 'न विदि- तम् ' इति ब्र्मः, अव्यभिचारितयाऽनवगतेः। नापि सत्सं-प्रयोगजत्वं विदितम्, ततश्च प्रत्यक्षानिधगतिः, तद्नवगतौ चानुवादानुपपत्तिः।

इतोप्यनुवादानुपपत्तिः प्रयोजनाभावात् । निह प्रयोजनं विना अनुवादः प्रवर्तते, अनूच कचित् किंचिद्विधीयते प्रति- 5 षिध्यते वा ।

नन्वत्रापि धर्मे प्रति निमित्तत्वं प्रतिषिध्यते । तदुक्तम्—
" धर्मे प्रत्यनिमित्तं प्रत्यक्षं विद्यमानोपलम्भनत्वात् सम्प्रयोगजत्वाच । " तत्र किम् अन्यपदार्थीवभासोत्पत्रं प्रत्यक्षं धर्मे
प्रति निमित्तत्वेन प्रतिषिध्यते , किं वा धर्मावभासोत्पत्रम् ,10
अनुत्पत्रं वा ? तद्यदि अन्यपदार्थीवभासोत्पत्रप्रत्यक्षव्याद्यतिः
कियते ; तदाऽविप्रतिपत्त्या संबोधियतव्या जडमतयः ।

अथ धर्म्ध(मी)वबोधकोत्पन्नप्रत्यक्षव्यावृत्तिः क्रियते; तदा विरोधेन प्रत्यवस्थेयो भवति – धर्मीवबोधकोत्पन्नं प्रत्यक्षम्, न च धर्मनिमित्तम् इति व्याहतमपदिश्यते, अन्यथा चोदना-15 वचनजनितविज्ञानस्थापि धर्मीवबोधकत्वेन उत्पन्नस्थातन्नि-मित्तत्वं स्थात्। अथानुत्पन्नस्य धर्मीवबोधकत्वं नास्ति; केनात्र प्रतिपद्यते – यन्नोत्पन्नं तद् धर्मीवबोधकम् ? नापि कमलद्ला-वबोधकं स्वयमसत्त्वात्।

यद्प्युक्तम् – 'सत्संप्रयोगजत्वात्' इति , तद्प्ययुक्तम् ;20 सत्संप्रयोगजत्वं यथा न भवति तथा प्रागेवोक्तम् ।

यद्प्यन्यदुक्तम् - "विद्यमानोपलम्भनत्वात् किल प्रत्यक्षं विज्ञानं विद्यमानमवबोधयति"; यद्येवं न केवलं प्रत्यक्षम् अपि तु सर्वप्रमाणोत्पादितं विज्ञानं विद्यमानावबोधकम् ।

अथ चोदनाजनितं विज्ञानम् अविद्यमानकर्त्तव्यार्थाव-25 बोधकम्; यद्यविद्यमानम्; कथमवबोध्यते ? अथ अवबोध्यते ; कथमविद्यमानता ? अवबोध्यमानत्वेनैव विद्यमानता प्रत्यक्ष-प्रमाणावबोबितार्थविदिति । नाप्यवबोधनमवबोध्यमन्तरेण उपजायते प्रत्यक्षावबोधनवत् ।

अपि च चोद्नावचनजनितविज्ञानस्य मिथ्यात्वमुपपचते, 5अविद्यमानविषयत्वात् केशोण्डुकज्ञानवत् । केशोण्डुकविज्ञान-स्यापि प्रतीयमानोपकारकार्थीभावे मिथ्यात्वम्, तदिहापि प्रतीयमानोपकारकार्थी [ना]स्त्येव, कथं न मिथ्यात्वम् ? तद्-न्वये वा कर्त्तव्यार्थविषयत्वं प्रतिहीयेत चोद्नावचसः ।

किंच, चोद्नाजिनतं विज्ञानं कर्तव्यतार्थविषयं वा, तद्10भावविषयम्, निर्विषयं वा? तद्यदि कर्त्तव्यतार्थविषयम्;
तदा तस्य वर्त्तमानतैव प्रतीत्युत्किलतत्वाद् विद्यमानतोयादिवत्। { तोयादेरप्रतीयमानत्वं स्वसत्ताधूमाद्ग्रौ सित जनकत्वादिना निमित्तेन } एतचेद् विद्यते; कथमविद्यमानता? अथ
तद्भावविषयम्; तस्यापि स्वेन रूपेण विद्यमानत्वात् न कर्त्त15व्यता। अथ निर्विषयम्; न तिर्हि चोद्ना कर्त्तव्यावबोधिका
अपि तु निर्विषया इत्येवं वक्तव्यम्। एवंस्थिते यथा प्रस्थक्षं
विद्यमानोपलम्भकं तथा अन्यान्यिप प्रमाणानि।

बुद्धिजन्म प्रत्यक्षम्, नच बुद्धयवगमे प्रमाणमस्ति । प्रत्य-क्षावसेया सा न भवति, खयमनभ्युपगमात् । अनुमानगम्यापि 20न भवति, तया प्रतिबद्धिङ्गानवगतेः ।

अथ अर्थापत्त्वा प्रतीयते; किम् – घटार्थान्यथानुपपत्त्या, आहो तदुपादानपित्यागान्यथानुपपत्त्या, घटावबोधान्यथानु-पपत्त्वा वा ? तचिद् घटार्थान्यथानुपपत्त्या; तद्युक्तम्, न बुद्धिकार्यो घटः, अपि तु बुद्धिरिह तत्कार्या। अथ घटोपा-25दानपित्यागान्यथानुपपत्त्या बुद्धिपिरकल्पना कियते; तद्यु-

१. कोष्ठकगतः पाठोऽप्रस्तुतो भाति ।

क्तम्, बुद्धिस्रूष्ट्यानेककालान्तरावस्थानायोगात् अर्थापत्ते-निर्विषयत्वम् । केनापि वलवता प्रेरितो बुद्धिमन्तरेण वा तदु-पष्ठवाद्या घटोपादानपरित्यागाय घटते तेन संदिग्धाऽर्थापत्तिः । नच सम्बन्धग्रहणमन्तरेण नियतायां बुद्धौ प्रतिपत्तिरूपपद्यते। अर्थापत्तितस्तु तद्नुपपत्तौ इन्द्रियकल्पनापि दुर्घटा।

अथ अवबोधान्यथानुपपत्त्या बुद्धिपरिकल्पना कियते; तस्यापि बुद्धवा सह सम्बन्धो नास्ति, कथमबबोधयति? अव-बोधे चावगते प्रत्यक्षावगतैव बुद्धिः नावबोधगम्या, अवबोध-बुद्धि-विज्ञानशन्दानां पर्यायत्वाद् अवबुध्यते ज्ञायत इत्ये-कोऽर्थः॥ छ॥

[ ६. सांख्यसंमतस्य प्रत्यक्षलक्षणस्य निरसनम् । ]

तथा "श्रोत्रादिवृत्तिरविकित्पका" एतद्पि प्रत्युक्तम्; श्रोत्रादिका(क)रणानां शब्दादिविषयाकारतया विपरिणामो वृत्तिशब्देनाभिधीयते। सा चानेकप्रकारा भवति – सम्य-ग्ज्ञानरूपा विपर्ययज्ञान-संदेहरूपा च। तदुक्तम् —

"तमो मोहो महामोहस्तामिस्रोऽन्धतामिस्रः।" इत्यादि । तद्यदि श्रोत्रादिवृत्तेः प्रत्यक्षत्वम् ; तदा विपर्ययादिवृत्ते-रिष प्रत्यक्षत्वं प्रामोति । अथ अवाधितपदोपादानं क्रियते ; तत् सूत्रे न श्रूयते । भवतु वा तस्य कल्पना , तथापि अव्य-भिचारित्वं ज्ञातुं न दाक्यते । तच्च नैयायिकप्रत्यक्षत्रक्षणाधि-20 कारे प्रपश्चितम् । यदि च अव्यभिचारिपदेन विपर्ययरूपा वृत्ति-रपोद्यते तत् तदात्मतया व्यवस्थिता सम्ययूपापि वृत्तिरपो-दिता भवति । ततश्च संग्राह्या न लभ्यते वृत्तिः ।

अथ सम्ययूपा वृत्तिरिह संग्राहचा; तदाऽपोहचा न लभ्यते, वृत्तीनां खरूपैकताभ्युपगमात्। भेदानभ्युपगमे च25 अभ्युपेतहानम्। नहि भवतां पक्षे इन्द्रियाद् भिचन्ते वृत्तयः। तचेद्भिन्नम्, कथं वृत्तीनां भेदः ? भेदाभ्युपगमे इन्द्रियैकत्वं हीयते । इन्द्रियाव्यतिरेकित्वं न वक्तव्यम् । इन्द्रियाव्यतिरे-कित्वेऽभ्युपगम्यमाने नीललोहितघटादीनां सर्वदा उपलम्भः स्यात्, इन्द्रियावस्थाने तद्व्यतिरिक्ताया वृत्तेः अवस्थान-5संभवात्, तत्संभवे च घटाचनुपलम्भानुपपत्तिः ।

अथ वृत्तिसद्भावेषि अनुपलिक्यः; न कदाचिदुपलिक्यः स्यात्, निह भवतां पक्षे किंचिदपूर्व जायते पूर्वे वा निरु-द्रियते। ततश्च सर्वस्याऽस्तित्वे उपलब्ध्यनुपलक्षी किंकृते? सदोपलिक्षरनु[प]लिक्धिवी। नह्येवं वादिनो वितीया गित-10रस्ति।

किंच, राब्दाद्य उपलभ्यन्ते किम् – अनुपलभ्यस्त्रभावा उपलभ्यन्ते, आहोस्विदुपलभ्यस्त्रभावा(वाः) १ तद्यदि अनुप-लभ्यस्त्रभावा उपलभ्यन्ते ; तदा उपलब्धिः कथम् १ यदि अनु-पलभ्यस्त्रभावाः, कथम् उपलभ्येरन् १ अन्यथा आत्मादेरप्यु-15पलब्धिः स्यात् ।

अथ उपलभ्यसभावा उपलभ्यन्ते; अनुपलव्धः कथम् ? किं तेनैवाकारेण, आहोस्विद् आकारान्तरेण ? यदि तेनैव आकारेण अनुपलव्धः; आत्मादेरिप अनुपलव्धिने प्रामोति, उपलब्धौ वा बीजान्तरं वचनीयम् । अथ आकारान्तरेण नोप-20लभ्यन्ते; तथापि उपलभ्यमाना—ऽनुपलभ्यमानयोः नैकत्वम्, राब्दात्माकारयोरिव, नहि उपलभ्यस्वभावाच्छब्दाद्नुपलभ्य-स्वभाव आत्माऽव्यतिरिक्तो दृष्टः।

अथ तस्यैवाऽभिव्यक्तस्योपलब्धः; तत्स्वरूपवद्भिव्यक्तेः सर्वदानव(०दाव)स्थानात् सततोपलब्धिप्रसङ्गः। अथ तिरो-25धाने सति अनुपलब्धिः; तदा तत्स्वरूपतादात्म्यात् सतता-नुपलम्भप्रसङ्गः, उभयोवीऽवस्थाने सममुपलम्भाऽनुपलम्भौ स्याताम् । ततश्च - 'इदानीमुपलभे पूर्वं नोप(पा)लभे ' इति व्यवहारविरहः स्यात् । तथा , 'पूर्वमुप(पा)लभे इदानीं नोपलभे' इत्येतद्पि न प्राप्नोति ।

अथ अवयवोपचये सित उपलम्भः; तस्य सर्वदा भावात् सर्वदोपलम्भप्रसङ्गः। अथ खलक्षणपुष्टौ सलामुपलम्भः; 5 तस्याः सर्वदा सत्त्वात् सततोपलम्भप्रसङ्गः। अथ संस्थानो-त्कर्षे सत्युपलम्भः; तस्यापि सर्वदा विद्यमानत्वात् सततोप-लब्धः स्यात्। तस्माद् येन येन निभित्तेन उपलम्भपरिकलपना, तस्य तस्य सर्वदा भावात् सततोपलम्भप्रसङ्गः। अथ देश-कालकारकापवन्धादनुपलम्भः; तदा तस्यापवन्धस्य सर्वदा10 भावाद् अनुपलम्भाऽनुपरमः स्यात्।

तथा, इन्द्रियाणामिष करणक्ष्यता नोपलभ्यते फलवैक-ल्यात्। ननु अस्ति विज्ञानं फलम्; न, तस्य सर्वदा विद्य-मानत्वात्। सर्वदा विद्यमानयोः हेतुफलभावो नोपपद्यते, यथा गुणानां परम्परमात्मभेदानां वा। नहि आत्मा आत्मा-15 न्तरस्य हेतुर्भवित तत्फलं वा, तथा इहाषि अनाद्यन्ता सत्ता न फलं हेतुर्वी उच्यते।

किंच, भूजलादि अनेकं कार्यम् – तिरंक गुणत्रयाद् व्यति-रिक्तम्, अव्यतिरिक्तं वा? तद्यदि व्यतिरिक्तम्; तिरंकि तात्त्विकम्, अतात्त्विकं वा? तद्यदि तात्त्विकम्; न तिर्हे20 गुणत्रयोपादानपूर्वेकम्, ततो भिन्नत्वाद् आत्मखरूपवत्। न च गुणत्रयेण सह अन्यतमोऽपि सम्बन्ध उपपद्यते तिद्विन्नकार्यस्य। न मात्रामात्रिकसम्बन्धः, नापि सहचरसहचरि[त]भावः, नापि निभित्त-नि(नै)मित्तिकभावः, उपकार्योपकारकभावो वा।

अथ अतास्विकम्; कथं तेन गुणत्रयं प्रतीयते, गुणत्रयेण25 सह सम्बन्धानुपपत्तेः ? नच सद्सतोः सम्बन्ध उपपद्यते आत्मखरविषाणयोरिव । तद्भावात् नानुमानाद् गुणत्रयप्रति- पत्तिः। नापि प्रत्यक्षेण गुणावघारणम्, खयमनभ्युपगमात्। तदुक्तम् -

> " गुणानां परमं रूपं न दृष्टिपथमृच्छति । यत्तु दृष्टिपथप्राप्तं तन्मायेव सुतुच्छकम् ॥ "

5तद्नवगमे च न भोग्येन भोक्तुरनुमानम् । ततश्च नात्मा, न गुणत्रयम् ।

अथ अव्यतिरिक्तम्; तित्कम् – तात्त्विकम्, अतात्त्विकम् वा ? यदि तात्त्विकम्; तदा कार्याणामपरिसंख्येयत्वे गुणाना-मच्यपरिसंख्येयता। ततश्च 'त्रयो गुणाः' इति न वक्तव्यम्। 10अथ गुणानां त्रित्वम्; तदा कार्यस्यापि त्रित्वं प्राप्तोति, आ-नन्त्यं हीयते। तथा, कार्यस्य प्रत्यक्षत्वे गुणानामपि प्रत्यक्ष-त्वम्। किंविषयं प्रधानानुमानम् ? गुणत्रयं प्रधानम्, तच उपलब्धम् अलम् अन्वयदाक्तिपरिमाणवैद्यक्ष्योपकार्यो-पकारकादिसाधनेन। अथ नोपलभ्यते प्रधानम्; तद्व्यतिरिक्तं 15कार्यमपि नोपलभ्येत, तद्भावान्न पुरुषसिद्धिरुपप्यते।

अथ अतास्विकम्; तदा गुणत्रयस्यापि अतास्विकत्वम्। तद्भावात् न चित्सिद्धौ प्रमाणमस्ति । तद्सिद्धौ परलो-किनोऽभावात् परलोकाभावः । तदेवं प्रस्रक्षं नोपपद्यते ॥ छ॥

[ ७. नैयायिकाभिमतस्यानुमानस्य निरसनम् । ]

20 अथ इदानीमनुमानं विचार्यते – किं पुनरनुमानम् ?

"तत्पूर्वकमनुमानम्" [न्यायस्० १.१.५] कथम् ? कथ्यते – रसवतीप्रदेशे नयनादिच्यापारेण दहनधूमयोः सम्बन्धावधारणं
कियते, तेन च संस्कारः, तदुत्तरकालं द्वितीयलिङ्गदर्शनम्; तदनन्तरं च्यासिस्मरणम्, च्यासिस्मरणानन्तरं परामर्श25ज्ञानमनुमानं लिङ्गसचिवम्।

तदभावे तस्याभावः तत्पूर्वकत्वात्। निह कारणं विना कार्यं लोके भवद् दृष्टम्, प्रत्यक्षं च कारणं गीयते तद्भावात् कथमनुमानकृष्तिः, कृषौ वा कार्योऽकस्मिकत्वप्रसङ्गः।प्रत्यक्षा-भावमङ्गीकृत्य उक्तम् – "अविनाभावसम्बन्धस्य ग्रहीतुमराक्यत्वात्।"

इतोपि अविनाभावसम्बन्धग्रहणानुपपत्तिः - किं सामा-न्ययोः सम्बन्धावधारणम्, आहो खलक्षणयोः, सामान्य-खलक्षणयोवी ? तद्यदि सामान्ययोः सम्बन्धावधारणम्; तद-युक्तम्; सामान्यानुपपत्तेः। तद्नुपपत्तिश्च प्रागेवोपपादिता। नापि सामान्यखलक्षणयोः, सामान्यासंभवादेव।

नापि खलक्षणयोः; दहनधूमव्यक्तीनामानन्त्यात्, अ-भिन्नानेकानुगामिनिमित्ताऽसंभवाच। तद्भावेऽपि आनन्त्य-स्याऽनितवृत्तेः, अतिवृत्तौ वा भावाभावप्रसङ्गः, तत्प्रसक्तौ च वद इदानीं कस्य सम्बन्धावधारणम् ?

देशकालसभावविप्रकर्षाच न व्यक्तीनां सम्बन्धावधार-15 णाय अलं प्रत्यक्षम्। न च सम्बन्धिग्रहणमन्तरेण सम्बन्धवुद्धे- रूपपत्तिः तद्धिकरणत्वात् सम्बन्ध-तदुद्ध-योः। न च सम्बन्ध्यन्तदुद्ध-योः। न च सम्बन्ध्यन्तदुद्ध-योः। न च सम्बन्ध्यन्तदुद्ध-योः। न च सम्बन्ध्यग्रहणसमये सर्वे सम्बन्धिनोऽवभान्ति, अप्रतिभासनात्। न च अप्रतीयमानस्य प्रतीयमानत्वं कल्पियतुं न्याय्यम्, अति-प्रसङ्गात्। अन्यथा हि रासने विज्ञाने रसे प्रतीयमाने रूप-20 मिष कल्प्यं स्थात्।

अथ अविनाभावसम्बन्धग्रहणकालोपलक्षितकतिपयव्य-क्तीनां सम्बन्धावधारणम्, न सर्वासामिति चेत्; यद्येवं ता-सामेव गमकत्वं नान्यासाम्। निह अन्यस्य सम्बन्धे अन्यस्य गमकत्वमस्ति, अतिप्रसङ्गात्। न जातु देवद्त्तनयनघट-25 सम्बन्धे जाते जलादौ ज्ञानमुत्पद्यते नियतदेदाकालस्वभावाऽ-

| योगित्वात् स्वभाव                                                                                                                                                                                                   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| स्यात्। आत्मान्यत्वे च अन्यस्य सम्बन्धे अन्यस्याऽगमकत्वम्                                                                                                                                                           |
| तदाकारव्यतिरेकात्। अव्यतिरेके वा पर्वते नैकवलकु                                                                                                                                                                     |
| धूमाकारानुप्रवेदाप्रसङ्गः स्यात्। तद्नुप्रवेदो चं न तत्संवि-                                                                                                                                                        |
| उत्त्यानुमेया अग्निसंवित्तिरुपपद्यते, नालिकेरडीपवासिन इव                                                                                                                                                            |
| तयोः सम्बन्धानवगतेः। तद्नवगतिश्च अनुमेयद्हनस्य पिशा-                                                                                                                                                                |
| चेश्वरतुल्यत्वात्। पावकसम्बन्धिसंवित्तौ सम्बन्धेबुद्धेरुपपत्ति-                                                                                                                                                     |
| रतिप्रसङ्गात् । तस्माद् धूमा                                                                                                                                                                                        |
| ि ह्गावगम इवा                                                                                                                                                                                                       |
| 10तास्वक्या दृष्ट्यौ न केनाप्युँत्पाद्यते इति किन्न                                                                                                                                                                 |
| कर्रयेते धूमब छेन """ "धूँ मधूमखरूपं किम-                                                                                                                                                                           |
| धुनोत्पन्नम्, चिरोत्पन्नम्, कारणाद्या जातम्, आकस्मिकम्                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                     |
| मात्रावयोतकत्वेन पर्यवसिते आकस्मि-                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                     |
| मात्रावद्योतकत्वेन पर्यवसिते आकस्मि-                                                                                                                                                                                |
| मात्रावयोतकत्वेन पर्यवसिते आकस्मि-<br>कमपि खरूपमुपपयते जगतो वैश्वरूप्यद्शीनात्। अथ आक-                                                                                                                              |
| मात्रावयोतकत्वेन पर्यवसिते आकस्मि-<br>कमि खरूपमुपपयते जगतो वैश्वरूप्यद्शीनात्। अथ आक-<br>। 5स्मिकत्वे नियतदेशकालसम्बन्धित्वं न लभ्यते; तन्न युक्तम्,                                                                |
| मात्रावद्योतकत्वेन पर्यवसिते आकस्मि-<br>कमिष खरूपमुपपद्यते जगतो वैश्वरूप्यद्दीनात्। अथ आक-<br>। 5स्मिकत्वे नियतदेशकालसम्बन्धित्वं न लभ्यते; तम्न युक्तम्,<br>तत्खभावस्य तस्योत्पत्तेराकस्मिकनियतदेशकालसम्बन्धाभावा- |

20 [ § १. कार्यहेतुकानुमाननिरासाय कार्यत्वस्य खण्डनम् । ]

इतोऽपि नानुमेयप्रतिपत्तिः, धूमस्य कार्यरूपत्वाऽसं-भवात्। तदनुपपत्तिश्च सत्ताविच्छेदस्थानवगतेः। ननु प्रत्य-

<sup>9.</sup> त्स्वभाष — घृष्टम् । २. व्यतिरे — घृः । ३. रेके वा पर्वते नैकबलक — घृ॰ । ४. च न तत् सं — घृ॰ । ५. मेया — घृ॰ । ६. सम्बन्धानवगतेः । तदन — घृ॰ । ७. ति — घृ॰ । ८. त्। पाव — घृ॰ । ९. वित्तो — घृ॰ । १०. बुद्धेरु — घृ॰ । ११. तिप्र — घृ॰ । १२. सा — घृ॰ । १३. दृश्या न — घृ॰ । १४. प्युतायते — घृ॰ । १५. त्यते धूमबलेन — घृ॰ । १६. धूमधूमस्वरूपं किमधुनात्पत्रं चिरोत्पत्रं कारणाद्वा जातमाकस्मिक — घृ॰ ।

25

क्षेणैव अवगम्यते; किं तत् प्रस्तक्षं विधिमुखेन उपजायते, आहो प्रतिषेधमुखेन? तद्यदि विधिमुखेन उपादीयते; तिर्कि धूमविषयम्, आहो अन्यविषयम्, निर्विषयं वा? तद्यदि धूमविषयम्; तदा तत्स्रक्ष्पावगाहिना तत्स्रक्ष्पास्तत्वं विधीयते न तत्स्रक्ष्पखण्डना। अथ अन्यविषयम्; न तिर्हे तेन 5 तस्य खण्डना विधीयते तत्स्रक्षपवत्, अपि तु यद् यद्विषयं तत् तस्यैवाऽस्तित्वं विद्धाति। अथ निर्विषयम्; न तिर्हे तत् किंचिव् विद्धाति नापि प्रतिषेधति सूकान्धविषरतुल्यस्वात्।

अथ प्रतिषेधमुखेन उपादीयते; तद्पि किं धूमविषयम्, आहो अन्यविषयम्, निर्विषयं वा ? तद्यदि धूमविषयम्;10 तदा तत्सत्तोपनिबद्धं तत्स्वरूपास्तित्वविधायकं न तु व्याव-त्तंकम्। अथ अन्यविषयम्; अन्यविषयपर्यवसायिना न तत्सत्ताखण्डना अवद्योत्यते तत्सत्तावत्। अथ निर्विषयम्; न तत् किंचिद्विद्धाति नापि प्रतिषेधति सृहात्मत्योत्पत्ते:।

अथ सत्ताविच्छेदो हि प्रध्वंसः, सोऽनेन आत्मसात् कि-15 पते; नेदं चतुरस्रं वचः। प्रध्वंसो हि विषयान्तरम्, तत्रो-त्पन्नं विज्ञानं तत्त्वरूपास्तित्वविधायकं न तु कस्यचित् प्रतिषे-धकम्। तस्मिश्च संवेद्यमाने न कस्यचित् खण्डनाऽवगम्यते स्वविषयपर्यवसायीनि विज्ञानानि स्वविषयास्तित्वविधान-पराणि। का कस्य खण्डना ?

अथ प्रध्वंसज्ञाने धूमखरूपं न प्रतिभाति, तेनासौ तस्य खण्डना इति चेत्; यद्येवं त्रैलोक्यस्य खण्डना, तस्मिन् धूम-ध्वंसज्ञाने त्रैलोक्यं नावभाति, त्रैलोक्यात्मको वा न भवति ध्वंसः।

[ § २. प्रसङ्गात् विरोधयदार्थस्य विकल्प्य दूषणम् । ]

अथ घूमविरोधित्वेन असी घूमस्य खण्डना इति चेत्; कः पुनरसी विरोधार्थः? किम् – अतदाकारता, आहो असमान-

कालीनता, तत्सद्भावे तस्यानुपलम्भो वा, तज्जन्यता वा, तज्जनकत्वं वा, भिन्नकियाकर्त्तृत्वं वा, भिन्नहेतृत्पाचत्वं वा, आश्रितानाश्रितत्वं वा?

तचित् तावत् अतदाकारता विरोधः; तदा श्रैलोक्यस्य 5सा खण्डना, न केवलं धूमस्य, श्रैलोक्याकारपरिहारेण तिस्थिते:। अथ असमानकालीनता विरोधार्थः; तदा अतीता-नागतवर्त्तमानकालानामन्योन्यविरोधित्वप्रसङ्गः। न चासना-(चासमान)कालीनता स खभावेन उभयोः खभावो-पपत्ते:।

10 अथ तत्सद्भावे तस्यानुपलिब्धः विरोधार्थः; तदा अति-दूरादिनिमित्तोपनिपाते सित तद्नुपलिब्धिर्देष्टा, नच तेषां तत्खण्डनात्मता। तथा, दीपाभावे घटधूमादेरनुपलिब्धिर्देष्टा, न च सा घटधूमादेः सत्ता खण्डिता।

अथ दूरादिनिमित्तोपनिपाते यत्रानुपलिघर्षष्टा तत्रोप-15लिब्धरिष पुनर्देष्टा, इह तु पुनः ध्वंसे संजाते न जातु घूम-कुम्मादेरपलिब्धरित । केन नोपलभ्यते ? किं केनापि, आहो सर्वज्ञातिभः ? तद्यदि केनापि नोपलभ्यते, तेन तदा तस्य स्वरूपलण्डना; तद्युक्तम्, दूरा[व]रणादिनिमित्तोपनिपाते सति यथैके तमर्थे न पश्यन्ति अपरे पश्यन्ति, एवं सति 20संजाते ध्वंसे तमर्थम् एके नोपलभन्ते अन्ये तु उपलप्स्यन्त इति ।

अथ सर्वज्ञातृभिनीपलभ्यते; कानुमा? 'एतद्नुभव-विकलाः सर्वे ज्ञातारः'; न मानमस्ति, परचित्तवृत्तीनां दुर-न्वयत्वात् बुद्धिवैचित्रयस्य च उपपत्तेः।

25 ध्वंसे सति अनुपलब्धिः किं – नियतदेशकाले, सर्वदा वा १ तद्यदि नियतदेशकाले अनुपलब्धिः; तदा न सत्तापग-मोऽवगम्यते, सिद्धसाध्यतया च बोद्धव्याः। अथ सर्वदेश- काले नोपलभ्यते ; तद्युक्तम् , न नियामकं किंचिद् बीजमस्ति , न च बीजमन्तरेणाभ्युपगमो युक्तः ।

अथ ध्वंसे सित सर्वोपाख्यारहितत्वे कथं वस्तुत्वसं-स्थितिः ? कदा सर्वोपाख्यारहितत्वम् ? किम् उपलब्ध्यवस्था-याम्, आहो अनुपलब्ध्यवस्थायाम् ? तद्यदि उपलब्धिमधि- 5 कृत्योच्यते; उपलभ्यते च सर्वोपाख्यारहितत्वं च इति चित्रम्।

अथ अनुपलव्ध्यवस्थामङ्गीकृत्योच्यते सर्वोपाख्यारहि-तत्वम्; तद्युक्तम्, दूरावरणादिनिमित्तोपनिपाते सति अनुप-लब्धौ सर्वोपाख्यारहितत्वं सत्त्वं च इत्यनेकान्तः। यदि च10 ध्वंसे सति अत्यन्तानुपलम्भः; अनुपलम्भप्रपञ्चोऽयं न तत्स्व-रूपस्यातावद्(ताद्व)स्थ्यम्, आवरणादिकृतानुपलम्भे यथा।

तज्जन्यता विरोधार्थः; तदा दण्डादिनापि जनितत्वात् तिव्ररोधित्वप्रसङ्गः। न च व्यापारातिशयोऽस्ति, तं प्रति क्रियातिरेकस्य अनुपलब्धः(व्धेः)। अथ तज्जनकत्वं विरो-15 धार्थः; तद्युक्तम्, न घटधूमात्मा तद् ध्वंसोत्पाद्यः तैरेव अनभ्युपगमात्। यदि च तज्जनकत्वेन विरोधित्वम्; तदा अभावज्ञानस्य अभावो विरोधी स्यात्।

अथ भिन्नार्थिकियाकर्तृत्वम्; तदा सर्वे सर्वस्य विरोधनः प्राप्नुवन्ति । अथ भिन्नहेत्र्पाद्यत्वं विरोधार्थः; तद्युक्तम्,20 एकेन देवद्त्तेन कुम्भ-तिह्वच्छेद्योरुत्पद्यमानत्वात् । यदि च नियतहेत्र्पाद्यत्वेन विरुद्धत्वं जेगीयते सद्सतोः; तदा सर्वे भावा नियतसामग्र्या उत्पाद्या अन्योन्यविरोधिनो भवेयुः । नित्यानित्याकारयोविरोधप्रसङ्गः, नित्याकारस्य निर्वीजत्वात्, वीजवत्त्वे वा नित्यतैव न स्यात् ।

अथ आश्रितान।श्रितत्वं विरोधार्थः; तदा आत्मज्ञानयोः विरोधित्वमापनीपद्यते, क्रम्भापगमस्य सर्वविरोधित्वं पा-

प्नोति, आश्रितानाश्रितत्वस्याऽविशेषात्। न च सम्बन्ध-मन्तरेण षष्ठी सम्पद्यते, अपि तु सम्बन्धे सित देवद्त्तनयन-तुरगव्यपदेशो यथा। अथ सम्बन्धमन्तरेण कुम्भाभावव्यप-देशोऽभ्युपगम्यते; तदास्तं गतं विश्वं स्यात्, सम्बन्धाभाव-इस्याऽविशेषात्।

## [ § ३. हेतुफलसंबंधावधारणस्यानुपपत्तिप्रकटनम् । ]

इतोऽपि हेतुफलसम्बन्धावधारणं नोपपचते-किं निरुप-चरितकारणग्रहणानन्तरं गृह्यते कार्यम्, आहोस्विद् उपचरित-कारणग्रहणानन्तरम् १ यदि निरुपचरितकारणग्रहणानन्तरं 10गृहचते; तद्युक्तम्, सामग्रचा अतीन्द्रियत्वेन संवेदनायोगात्। अथ उपचरितकारणानन्तरीयकत्वेन तद् गृहचते तेन तस्य तत् फलम्; तद्युक्तम्, उपचरितस्य कारणत्वमेव न विद्यते कथं तत् फलतां याति।

अन्यच, तन्तूनां कार्य वस्तूं(स्त्रं) किम् - पूर्वीपरकाल-15भावित्वेन, आहो पूर्वीपरग्रहणेन ? तद्यदि पूर्वीपरकालभावि-त्वेन; तदा नियतकारणकार्यत्वं न लभ्यते अम्बरफलस्य, तत्स-मानकालीनाऽनेककार्योत्पादकानां तत्पूर्वीपरकालभावित्वा-विशेषात्।

अथ अन्वयव्यतिरेक्षयुक्तस्य यस्य पूर्वकालभावित्वं तत्-20कारणं तदस्ति, ध्रुवभाविकार्यदर्शनात्। अन्वयव्यतिरेक-शब्देन किमभिधीयते? किम् – कारणम्, अन्यद्वा? तद्यदि कारणम्; तदा न किंचिद् बाध्यते कारणात्मतया तत्कार-णम्। अथ अन्यत् तत्; न जानीमः किं तद् इति? नच पूर्वीपरभावः सिद्धोऽत्र ज्ञानमन्तरेण। ज्ञानं विना न जाने 25किं सहोत्पन्नी, पूर्वीपरभावोत्पन्नी वा, अनुत्वन्नी वा?

अथ पूर्वीपरग्रहणक्रमेण पूर्वीपरोत्पाद्-तद्भावव्यवस्था इति चेत्; तदेतद्पि ग्रहणेऽपि तुल्यम्। सती सत्ता संवेद्यते नाऽसती। सहोत्पन्नयोरिष क्रमेण ग्रहणं दृष्टं गोविषाणयोः। अनुत्पन्नयोश्च गोत्वाऽस्तित्वयोः। तथा, परग्रहणानन्तरं तन्तूनां ग्रहणं दृष्टम्। तथा, एकमेव ग्रहणं दृष्टम्, न च तयोर्भेदोऽस्ति, न च तयोर्हेतुफलभावः। यथा च भेदो नास्ति तथाप्रागेव प्रपित्तम्। एवं संवेदनमिष संवेद्यात् न भिद्यते सद्कारतया, 5 न च तयोः आकारान्तरमस्ति, एकं हि वस्तु।

इतोऽपि हेतुफलयोर्विज्ञानं न वेदनम्, यथा उत्पन्नं विज्ञानं खसंवेदनं न भवति, विज्ञानाकारातिरिक्ताकारान्तरविरहात्। अथ कियातिरेकापायेऽपि खसंवेदनमपदिइयते; अखसंवेदनं किं न व्यपदिइयते, कियातिरेकाभावस्याऽविद्योषात् ?

तथा, अर्थस्यापि न तब्रेद्नम्। अथ कथं तत् अर्थस्य वेद्नं न भवति ? कथ्यते-तत् सत्तामात्रेण अर्थस्य वेद्नम्, तज्जन्यतया वा ? तद्यदि सत्तामात्रेण अर्थस्य वेद्नम्; तदा विश्वस्य तब्रेद्नं स्यात् तदेहाविशोषात्। अथ तज्जन्यतया तत्संवेद्नमुद्गीयते; तदा नयनालोकेश्वरादेरपि तत् संवेद्न-15 मापद्यते, तर्जन्यमानत्वोपपत्तेः। न वार्थस्य व्यापारातिरे-कोऽस्ति, क्रियातिरेकस्यानिधगतेः। व्यापारातिरेके हि नियत-फलोऽर्थः स्यात्। भवतु;न, अद्दष्टत्वात्, एकं हि इदं फलं कारककद्म्बसम्पाद्यम्। तत्रश्चार्थसंवेद्नवत् तत्सर्वकारक-संवेद्नवत्त्वप्रसङ्गः। अथ कारकान्तरस्य न तत् वेद्नम्; अर्थ-20 स्यापि न तत् वेद्नम्। तद्भावाञ्च हेतुफलभावावगमः। तद-नवगतौ च न कार्ये दृष्ट्वा कारणं प्रत्येति।

अपि च, कार्ये दृष्ट्वा किमयम् अनुमाता कारणं स्मरित, आहो प्रत्येति ? तद्यदि स्मरित ; तन्नाननुभूतं स्मर्तुमीदाः।

अथ प्रत्येति; तत्रापि किम् उपचरितं प्रत्येति, आहो 25 निरुपचरितम् ? तद्यदि उपचरितं प्रत्येति; तद्युक्तम्, तेन सह सम्बन्धानुपपत्ते:, अकारकत्वेन गमकत्वानुपपत्तिः। अथ निरुपचरितं प्रत्येति; तन्नापि किम् - विद्यमानम्, अविद्यमानं वा? तद्यदि विद्यमानम्; तद्युक्तम्, जनकत्वयोगेन जनकमपदिश्यते, यथा दण्डयोगेन दण्डी, द्रव्यत्वयोगेन द्रव्यम्। न भवतां पक्षे जनकत्वयुक्तस्य अनेककाला5न्तरावस्थानमस्ति, कार्योनेकत्वप्रसङ्गात्। अथ जनकत्वे
सत्यपि न जनयति; सर्वदैवाऽहेतुः स्यात्। अथ अविद्यमानं
प्रत्येति; अविद्यमानम्, प्रत्येति च इति चित्रम्।

किंच, कार्य दृष्ट्वा कारणं प्रत्येति, आहो कारणपूर्वक-त्वम्, कारणपूर्वकं वा कार्यम्। तद्यदि कारणं प्रत्येति; तदा 10एतदापद्यते – अस्ति कारणं कार्यात्, यथा अस्ति आत्मा काकस्य काष्ण्यीत्।

अथ तत्कारणपूर्वकत्वं कार्यस्यानुमीयते; तत्कारणपूर्व-कत्वम् – स्वकारणसत्तासम्बन्धः, सत्ता वा, धर्मान्तरं वा ? तद्यदि स्वकारणसत्तासम्बन्धोऽनुमीयते; तद्युक्तम्, तस्य 15प्रत्यक्षविषयत्वात्। न च प्रत्यक्षेण अवगम्यमाने अनुमानं न्याय्यम्, हेतावण्यनुमानप्रसङ्गात्। तदुक्तम् – "सामान्ये सिद्धसाध्यताम्(ता), सामान्यं समानता प्रत्यक्षानुमानविषय-त्वेन अर्थस्य।"

अथ सत्ताऽनुमीयते; साऽपि प्रत्यक्षेणावगम्यते अलमनु-20मानेन । इहाप्येतद् द्रष्टव्यम् – 'सामान्ये सिद्धसाध्यता' । अथवा सिद्धस्य विद्यमानस्य साधनम् सिद्धसाधनम् । यथा च न तौ स्तः तथा प्रागेव प्रपश्चितम् ।

अथ कारणपूर्वकत्वं धर्मान्तरं तदनुमीयते ; तदपि उप-लिधलक्षणप्राप्ताधिकरणस्थं प्रत्यक्षावसेयम् , न मानान्तरमा-25काङ्क्षति । न च अनुपलन्धिकारणम् आवरणदूरादि किंचि-दस्ति।अनुपलन्धौ वा घटादावप्यनुपलम्भप्रसङ्गः । तदुक्तम् – "विशेषेऽनुगमाभावः" । विशेषो हि अनुमानैकग्राहचोऽर्थः तेन सह सम्बन्धो नावगतः । तद्नवगतौ न लिङ्गात् लिङ्गा-(लिङ्गि)गतिः । नच षट्पदार्थव्यतिरिक्तं धर्मान्तरमस्ति स्वय-मनभ्युपगमात्, अभ्युपगमे वा अभ्युपेतहानम् । यदि च कारणपूर्वकत्वं धर्मान्तरं तद्नुमीयते लिङ्गात्; न तर्हि 5 कारणस्वगतं दिगीश्वरादि ।

अथ कारणपूर्वकं कार्यमेव प्रतीयते; तद्तत् प्रज्ञामान्य-विचेष्ठितम्। कथम्? तत्खरूपस्य प्रत्यक्षावगाहितदेहस्य किमनु-मानेन? अत्रापि तद्व उपनतम् – 'सामान्ये सिडसाधनम्' समानं प्रत्यक्षानुमानविषयत्वे सामान्यमित्यपदिइयते, तस्मिन्10 सामान्ये साध्यमाने साधनवैफल्यमापयते। किंच, ययनु-मानादपि कार्ये प्रत्येति; कारणं न केनाप्यवयोतितं स्यात्। तदनवयोतने कालादिव्यवहारविरहः स्यात्।

तथा, कारणद्दीनेन कार्यानुमानमपि न संभवति। भव-तां पक्षे कारकाणां सामग्र्यं जनकम्। तचेन्न प्रत्यक्षं न च साध-15 नान्तरं विद्यते तत्स्वरूपावेदकम्। अपि च, लिङ्गग्रहणानन्तरं व्याप्तिस्मरणम्, तद्नु परामर्शज्ञानम्, ततोऽनुमेयप्रतिपत्तिः। न च एतावन्तं कालं सामग्र्यवस्थानमस्ति।

अथ कारकैकदेशग्रहणे सित कार्यमनुमिमीषे; तद्यु-क्तम्, कारकैकदेशरूप(शस्या)जनकत्वात्। जनकत्वयोगे सित20 जनकम् इत्यपदिश्यते। नच जनकत्वयुक्तस्य अनुमेयप्रति-पत्तिकाले अवस्थानमस्ति। न चाकारकं कार्यं गमयति अति-प्रसङ्गात्।

[ § ४. कृतकत्वहेतुकस्यानित्यत्वानुमानस्याप्यघटमानत्वप्रदर्शनम् । ]

तथा, कृतकत्वेन अनित्यत्वानुमानमपि नोपपद्यते, अनि-25 त्यत्वं हि स्वकारणसत्तासम्बन्धः, सत्ता वा, धर्मान्तरं वा, शब्दध्वंसी वा, शब्दस्वरूपं वेति। तत्र तावत् स्वकारणसत्ता-सम्बन्ध-सत्ता-धर्मीन्तरस्वरूपपक्षे उक्तमेव दूषणम्।

अथ ध्वंसोऽनुमीयते; तद्युक्तम्, तेन सह सम्बन्धानव-गते: । न शब्दसत्ताकाले तद्ध्वंसोऽस्ति, तद्भावान्न सम्बन्धा-ठवगति:, एकस्य सम्बन्धानुपपत्ते: । न चाभावस्य विषयभावो-ऽस्ति, भावे वा शब्दलिङ्गं न भवेत् । शब्दलिङ्गसङ्गावे वा विज्ञानस्य अभावो न विषय:, तद्भावात् । एतेन तपनो-द्यास्तमित्योगीम्यगमकभावः पर्युद्स्तो वेदितब्यः ।

[८. आत्मानुमानस्य निरासः।]

10 [ § १. नैयायिकादिसंमतस्यात्मानुमानस्य निरासः । ]

तथा, [आत्मा ]नुमान(नं) सुखद्वेषा(ष)ज्ञानादिना न संभवति, तेन सह सम्बन्धानवगमात्, तद्नवगतौ च अनु-मानानर्थक्यम् । किं चात्र साध्यते ? किम् – ज्ञानसुखादीनाम् आश्रितत्वम्, आहोस्विद् आश्रयाश्रितं वा ज्ञानस्वरूपम्? त-15(अ)थाश्रितत्वं साध्यते; तदा आतम(मा) नैवाऽववोधितः, ततोऽन्यत्वाद् आश्रितत्वस्य। अथ आत्मा साध्यते; तदेवं भवति - अस्ति आत्मा विज्ञानात्, नच व्यधिकरणस्य गम-कत्वं विद्यते। अथ आश्रितं ज्ञानस्वरूपं साध्यते; तच प्रत्य-क्षेणावगतम्। अन्योऽनुमानस्य विषयो वक्तव्यः। कथं ज्ञान-20सुखादि आत्मसम्बन्धित्वेन व्यपदिइयते - किं सत्तामात्रेण, आहो तज्जन्यतया, तज्जनकत्वेन वा, तत्समवायित्वेन वा, तत्स्वरूपतादात्स्यादा ? तद्यदि सत्तामात्रेण सुखं विज्ञानं वा आत्मनोऽपदिइयते; तदा आत्मवत् सर्वे भावाश्चेतनाः स्युः विज्ञानसत्ताऽविद्योषात् । तथा , सर्वे सुखिनो भवेयुः , आनन्द-25सत्ताऽविशेषात् । अथ तज्जन्यतया विज्ञानमात्मनोऽपदिश्यते ; तदा नयनालोकपटाः चेतनाः स्युः, तैर्जन्यमानत्वाऽविद्योषात् । अथं तज्जनकत्वेन तस्य इति चेत्; तद्युक्तम्, न विज्ञानेन आत्मा उत्पाचते अवता पक्षे, उत्पादने वा स्मरणानुपपत्तिः।

अथ आत्मसमवायित्वेन विज्ञानम् आत्मनोऽपिद्र्यते; न, तद्भावात्। भवतु वा, समवाये(यो) हि अखण्डितात्मा सर्वोत्मवस्त्राद्साधारणः। ततः सर्वे चेतनाः स्युः। अथ विज्ञा-नोपलक्षितस्य नान्यत्र संभवोऽस्ति; तद्युक्तम्, तद् उप-लक्षितस्य अन्यत्र संभवात्, तत्संभवश्च तस्य एकत्वात्। 5 असंभवे वा समवायानेकत्वप्रसङ्गः, असमवायित्वं वाऽन्ये-षाम्।

तथा, विज्ञानसमवाय आत्मनः समवायः किम् – सत्ता-मात्रेण, आहोस्विद् आत्मजनकत्वेन, तज्जन्यत्वेन, तत्सम्न-वायित्वेन, आत्मस्वरूपतादात्म्याद्याः त्यदि सत्तामात्रेण10 आत्मनः समवायोऽपिद्द्यते; तदा ज्ञानसमवायसत्ताऽविद्यो-षात् सर्वेषां ज्ञानसमवायित्वप्रसङ्गः। अथ तज्जन्यत्वेन; तद्-युक्तम्, निह आत्मना समवायोत्पाद्नं कियते नित्यत्वाभ्यु-पगमात्। अथ तज्जनकत्वेन आत्मनः समवायः; तद्नुपप-त्रम्, आत्मनो नित्यत्वात्। अथ आत्मनि समवेतः तेन15 आत्मसमवायोऽभिधीयते; तद्युक्तम्, समवायान्तरानभ्यु-पगमात्। अथ आत्मतादात्म्येन वर्त्तत इति आत्मसमवायः उच्यते; तदा आत्मा विद्यते नान्यः समवायोऽस्ति तत्स्व-मावानुप्रवेद्यात्। एवं विज्ञानानन्दादीनां समवायसम्बन्धेन न नियतात्मव्यपदेद्या उपपद्यते।

अथ आत्मतादात्म्येनोपजायमानं विज्ञानानन्दादिकम् आत्मनोऽषदिइयते; तदा विकारी प्राप्नोति अनया भङ्ग्या आत्मा। ततश्च स्मरणानुमानप्रत्यभिज्ञानानुपपत्तिः।

इतोपि आत्मा सुखादिकार्याधिकरणोऽवगन्तुं न पा-र्यते; किं तेनात्मना अनुप्रजातातिद्यायेन तापादि कार्ये क्रियते, 25 आहोस्विद् उपजातातिद्यायेनापि, किं व्यतिरिक्तोपजाताति-द्यायेन, अव्यतिरिक्तोपजातातिद्यायेन वा ? तद्यदि अनुप्र- जातातिशयेन उत्पाद्यते तापादि कार्यम्; तदा सर्वदा कुर्यात्, अनुपजातबलस्य कार्यकारणाभ्युपगमात्, न तापादि
विकलः स्यात्, समं सुखादि कार्ये प्रसज्यते। अथ अव्यतिरिक्तोपजातातिशयेन उत्पाद्यते तापादि कार्यः; तदा अव्यतिरिक्तोपजातातिशय इति किं भणितं भवति? आत्मा
उपजायते। ततश्च स्मरणानुमानप्रत्यभिज्ञानानुपपत्तिः।

अथ व्यतिरिक्तोपजाताति दायेन जन्यते तापादि कार्यम्; स तेनात्मना सह सम्बद्धो वा, न वा ? यदि न सम्बद्धः; स तस्यातिदायः कथम् ?

10 अथ सम्बद्धः किम् – जनकत्वेन, अथ जन्यत्वेन, त्रात्समयायित्वेन वा? तद्यदि जनकत्वेन सम्बद्धः; तदा आत्मा तेनातिदायेन उत्पद्यते इति स्मरणानुपपत्तिः। अथ जन्यत्वेन; सोऽपि तेन कथमुत्पाद्यते? किम् – अनुपजाताति-दायेन, व्यतिरिक्तोपजातातिदायेन वा – इति प्राप्ता प्रश्न-15परम्परा। अथ तत्समवायित्वेन; न, तस्य सर्वसाधारण-त्वात्, तद्भावाच।

अथ एककार्यजनकत्वेन सम्बद्धः; तद्वेदं चिन्तियतु-मारव्धम् – किमिदं जनकत्वं नामेति ? किंच, यदेव अनुपजाते-ऽतिदाये आत्मनो रूपं तदेव जातेऽपि, तत् कथं कार्यं कुर्यात् ? 20अथ पूर्वरूपस्याताद्वस्थ्यम्; सुस्थितं नित्यत्वम् ! अथ ताद-वस्थ्यम्; तथापि न करोति कार्यम्। एवं नैयायिकादिमतेन आत्मन उपभोगस्मरणादिकं न जाघटीति ।

[ § २. जैनमते उपभोगाद्यनुपपत्तियक्तटनेन आत्मानुमाननिराससूचना । ]

यस्यापि देहपरिमाणमात्र आत्मा, तस्यापि सुखदुःखो-25पभोगातुभवस्मरणानुपपत्तिः। कथम् १ उपपाद्यते – सुखादि-कार्यम् आत्मनो भिन्नम्, अभिन्नम्, भिन्नाभिन्नं वा १ तद्यदि भिन्नम्; तिकम् – सत्तामात्रेण, तज्जन्यत्वेन, तज्जनकत्वेन, तत्समवायित्वेन वा – इति पूर्वोक्तं दूषणमनुसृत्य वक्तव्यम्।

अथ अभिन्नं सुखदु:खोपभोगस्मरणादिकार्यमुत्पचते; एवं तार्हे आत्मा उत्पचते। तदुत्पत्तौ स्मरणानुमानानुपपत्तिः, सुखादिवद् आत्मनो नानात्वोपपत्तेः। अथ एक एव आत्मा; 5 सुखादेरप्येकता प्राप्ता। ततश्च एकत्वे अनुभवस्यैवावस्थानाद् अनुमानस्मरणानुपपत्तिः। अथ नानात्वं सुखादीनाम्; आत्म-नोऽपि तदेव।पचते, तद्व्यतिरेकात्। अथ सुखादिभेदेऽपि आत्मा नैव भिचते; तदा सुखादितादात्म्यं न लभ्यते। अथ सुखादितादात्म्यम्; तदा एकता नोपपचते, सुखादिवत्10 नानात्मोपपत्तेः।

अथ भिन्नाभिन्नं सुखादि कार्यं तेन नोदितं दृषणमिति चेत्; कथम् ? किम् आकारान्यत्वेन, आहोस्वित् कार्यान्य-त्वेन, कारणान्यत्वेन वा ? तद्यदि आकारान्यत्वेन आत्मनो भिद्यते सुखादिकार्यम्; तद्युक्तम्, आकारान्यत्वं हि अन्यो-15 न्याकारपरिहारेण खात्मना व्यवस्थितम्, अभेद्पर्युदासेन भिन्नबुद्धिविषयत्वेनावस्थितरेकत्वानुपपत्तिः। एकत्वं हि एक-खभावता, एकखाभाव्ये हि नानाखभावता नोपपद्यते, नाना-खाभाव्ये हि एकस्वभावतो(ता) नोपपद्यते – अन्योन्याकार-परिहारेण एतावाकारौ व्यवस्थितौ।

अथ कारणान्यत्वेन भेद्परिकल्पना; तद्युक्तम्, भिन्ना-द्पि कारणाद्भिन्नं कार्यं दृष्टम् । मृत्पिण्डद्ण्डायनेकं कारणम् अखण्डितं कार्यं जनयति । तथा एकेनापि कारणेन अनेकं कार्यं जन्यमानं दृष्टं घटादि । तेन न कारणभेदेन वस्तूनां भेदः, नापि कार्यभेदेन, अपि तु आकारभेदेनैव भेदः । स च आकारभेदः 25 अस्ति सुखात्मनोः, कथमभेदः ? किंच, येनैव आकारेण सुखम् आत्मनो भिद्यते तेनैव आकारेण अभिन्नम्, आहोस्विद् आकारान्तरेण ? तद्यदि तेनैवाकारेण अभिन्नम्; तस्य तावदेकान्ताऽभेदः प्रतिपन्नो भवति भवता। अथ आकारान्तरेण अभिन्नम्; आकारान्तरं उसुखं न भवति, तद्भेदेऽपि सुखस्य भेदात्।

[ § ३. प्रसङ्गात् जैनाभिमतस्यानेकान्तवादस्य निरसनम् । ]

एवं च स्थिते - "तद्व नित्यं तद्व चानित्यम् " इत्ये-तन्नोपपचते, सुस्वात्मनोर्भेदात्। अनाचन्ता सत्ता नित्या, आचन्तवती चाऽनित्या।

10 तथा-"पररूपतयाऽसत्त्वं खरूपेण सत्त्वम् " इत्येतद्पि न संभवति । पररूपेण न भावः नाष्यभावः, अपि तु स्वेन रूपेण भाव एकात्मकः-एकं हीदं चस्तूपलभ्यते, तचेदभावः किमि-दानीं भावो भविष्यति ? तचिद् पररूपतयाऽभावः; तदा घटस्य घ(प)टरूपता प्राप्नोति, यथा पररूपतया भावत्वेऽङ्गी-15कियमाणे पररूपानुप्रवेदाः, तथा अभावत्वेष्यङ्गीकियमाणे पर-रूपानुप्रवेदा एव । ततश्च सर्वे सर्वीत्मकं स्यात् ।

अथ पररूपस्याभावः; तद्विरोधि त्वैकत्वं तस्याऽभावः। निह तस्मिन् सित भवान् तस्यानुपलब्धेर्द्रष्टा, अन्यथा हि आत्मनोप्यभावो भवेत्। अथ आत्मसत्ताऽविरोधित्वेन 20स्वात्मनोऽभावो न भवत्येवः परसत्ताविरोधित्वात् परस्याप्यभावो न भवति। अथापराकारतया नोपलभ्यते तेन परस्यभावो न भवति। अभावाकारतया च अनुपलब्धेः परस्याभावोऽपि न भवेत्।

१. तस्या-भावः इत्यनयोर्मध्ये छप्तो नकारो दश्यते । अत्र कदाचित् प्रत्थकारेण पूर्व 'तस्य न भावः' इति छिषितं स्यात् । अय च पश्चात् तं नकारं छप्या केनचित् 'तस्याऽभाव ' इति कृतं स्यात् ।

अथ अभावाकारतया उपलभ्यते; तदा भावोन्यो नास्ति, अभावाकारान्तरितत्वात् – अभावस्वभावावगाहिनाऽवबोधेन अभाव एव चोतितो न भावः। यथा सुखावगाहकेन विज्ञानेन सुखमेवाऽवचोतितं न दुःखम्। अथ सुखज्ञानेन दुःखमपि गृह्यते; तदिदानीं सुखदुःखयोरेकता प्राप्नोति। ततस्व पर्याय- 5 रूपतया भेदाभ्युपगमो हीयते – अभिज्ञात्मकं जगत् स्यात्। एवं च स्थिते यदुक्तम्–

" भागे सिंहो नरो भागे योऽथीं भागद्रयात्मकः। तमभागं विभागेन नरसिंहं प्रचक्षते॥"

इति, तन्न प्राप्नोति विश्वस्याऽखण्डरूपत्वात्। एतद्पि न10 वक्तन्यम्-

" एको भावः सर्वभावस्त्रभावः, सर्वे भावा एकभावस्त्रभावाः। एको भावस्तत्त्वतो येन दृष्टः सर्वेभावास्तत्त्वतस्तेन दृष्टाः॥"

अथ पर्याया इतरेतरात्मना भिचन्ते सर्वभावानाम्; एवं तर्हि भावाऽभावपर्याययोरपि भेदोऽस्तु । इमामेव सूर्वतां 15 दिगम्बराणामङ्गीकृत्य उक्तं सूत्रकारेण-यथा-

" नग्न! अव(म)णक! दुर्बुद्धे! कायक्रुवापरायण!। जीविकार्थेऽपि चारम्मे केन त्वमसि विक्षितः॥॥॥ छ॥

[ § ४. सांख्यमतेऽवि भोगानुपपत्तिप्रद्दीनेनात्मानुमाननिरासः । ]

तथा सांख्यमतेनापि आत्मनो भोगो नैव सम्पद्यते20 भोगस्य आत्मिनि अष्टत्तेः। भोगशब्देन सुखमिभधीयते, तत्सं-वेदनं वा? तहुभवं बुद्धौ वर्त्तते नात्मिनि, एवं च व्यवस्थिते बुद्धेभींकृत्वं नात्मनः।

अथ बुद्धिगतेनापि भोगेनैव आत्मनो भोक्तृत्वमिधीयते; तदा बुद्धिगतेन कर्त्तृत्वेन आत्मनः कर्त्तृत्वं प्रसज्यते । तत्रश्च25 "कर्ता न भवति" इत्येतन्न वक्तव्यम्। अथ आत्मिन कर्तृत्व-स्याऽवृत्तेः अकर्ता इत्यपदिश्यते ; भोगस्याप्यतदृत्तेः संभुग् न भवत्यात्मा।

अथ अस्ति कर्त्तृत्वं यदि नाम औपचारिकम्, यथा भृत्ये 5 जयपराजयौ वर्त्तमानौ खामिनि उपचर्येते तथा बुढौ वर्त्तमानं कर्त्तृत्वं पुंसि उपचर्यते; यद्येवम् भोगोऽपि बुढौ वर्त्तमानः पुरुषस्यौपचारिकः प्राप्तः। औपचारिकोपि आत्मिनि न संभवतिः; अन्यत्र मुख्यतयाऽनभ्युपगमात्। भोगाऽभावे च आत्मनो मोक्षचिन्ता न कर्त्तव्या। बन्धनवान् मुख्यते। न चात्मिनि 10 बन्धनमस्ति। भोगो हि बन्धनम्। स चात्मिनि नैव विद्यते, नद्भावात् मोक्षोऽपि निरुपपत्तिकः।

तथा, आत्मनोऽस्तित्वं न सिद्ध्यति भोकृत्वस्याभावे।
भोग्येन भोक्तुरनुमानम्। यथा सूपादिमात्रं भोक्तुविनाभृतं
दृष्टम्, तथा प्रधानं सविकारं भोग्यं तेन भोक्ताऽनुमीयते;
15एतचायुक्तम्; आत्मनो भोकृत्वाभावे कथं भोग्येन आत्माऽनुमीयते, आत्मना सह भोग्यस्य सम्बन्धानवगतेः ? तद्नवगतिश्च
आत्मनः प्रत्यक्षाविषयत्वात्। तद्विषयत्वं च 'विद्योषेऽनुगमाभावः ' इत्युक्तम्। अथ प्रत्यक्षेण आत्मा अवधार्यते; तदा
प्रत्यक्षविषयत्वेन आत्मनः समानता प्रत्यक्षानुमानविषयत्वेन,
20ततश्च सिद्धसाध्यता।

सूपादि भोक्कविनाभृतं दृष्टम्; तित्कम् – देहादिव्यति-रिक्तभोक्कविनाभृतं दृष्टम्, आहोस्विद् देहमात्रभोक्कविनाभृतं दृष्टम् ? तद्यदि देहादिव्यितिरिक्तभोक्कविनाभृतं दृष्टम्; तदा दृष्टान्तोऽपि दार्ष्टान्तिकप्रतितुल्यः, आत्मनोऽतीन्द्रियत्वेन । 25अथ प्रत्यक्षेणावधारित आत्माः; तदा सिद्ध आत्मा, किमनु-मानेन ? अथ देहमात्रभोक् विनाभूतं दृष्टम्; तदा देहविकाराणां त्रें भोगयोगेन नात्मनः सिद्धिः। भवतु वा आत्मनो भोगः, तथापि अकृत-कृताभ्यागमनाद्यदेषप्रसङ्गः – अकृतस्य कर्मणः फल-मभ्येति आत्मनः, कृतस्य च कर्मणः फलं न सम्पद्यते बुद्धिः। यदि च अकृतस्य कर्मणः फलमभ्येतिः; तदा मुक्तात्मनामपि 5 तत्फलं स्यात्, आत्मवृत्तिनियमहेतोरभावात्। ततश्चाऽकैवल्य-प्रसङ्गः।

[ § ५. सांख्यसंमतस्य कैवल्यस्यानुपपिसकत्वोपपादनम् । ]

इतश्च कैवल्यं नोपपचते, भोग्यभोजकयोरवस्थानात्। नहि भवतां पक्षे सदात्मानं परित्यजित भोग्यम्। येनाकारेण10 आत्मनो भोग्यत्वेनावस्थितम्, नहि तदाकारमितवर्तते, आ-त्मनो भोकृत्वाकारस्य अनितृत्तेः। अतिवृत्तौ च आत्मो-च्छेदप्रसङ्गः॥ छ॥

[ § ६. वेदान्तसंमतस्यानन्द्रूपकैवल्यस्यायुक्तिकताप्रदर्शनम् । ]

येपि आनन्द्रूपमात्मनः कैवल्यमभिद्धति तेऽपि युक्ति-15 वादिनो न भवन्ति। कथम् ? यद्यात्मनः आनन्द्रूपं खसंवेद्यं चः तदा संसारावस्थायामपि तत् वेद्यं प्रसक्तम्। तत्रश्च मोक्षार्थ-प्रयासो निष्फलः।

अथ संसारावस्थायां न वेद्यते अनादिमलावगुण्ठितमात्मनः स्वरूपम्, यथा पटान्तरिते घटे घटवुद्धिने भवति, एवं मललिसे 20 आत्मिन आत्मवुद्धिने भवति; तदेतद्युक्तम्, दृष्टान्तद्राष्ट्रीन्ति-कयोः वैषम्यात्—पटान्तरिते घटे घटवुद्धिने भवति पटान्तर्धाने सित इन्द्रियेण साकं सम्बन्धो नास्ति तद्भावाद् घटे नेन्द्रियजं विज्ञानं सम्पद्यते। इह तु पुनः मलावगुण्ठनेन कस्य व्यवधानं कियते ? न वेद्यवेदकयोर्व्यवधानं कियते। वेद्यं वेदकं च आत्म-25 स्वरूपमेव—यथा बौद्धानां स्यसंवद्यं विज्ञानम्, तच विषयसद्भा-

वेऽिष वेद्यते तद्भावेऽिष वेद्यते, य(त)थात्मनः खसंवेद्यं स्वरूपं मलसङ्गावेऽिष वेद्यते तद्सङ्गावेऽिष वेद्यते, मलस्याऽिकंचित्कर-खाद् आत्मनोऽर्थान्तरत्वेनाऽवस्थानात् । अथ तादातम्येन स्थितानि मलानि; तदा 'मलानि अपनीयन्ते' किमुक्तं 5भवति ? आत्माऽपनीयते । ततस्य मोक्षाभावप्रसङ्गः ॥ छ ॥

[ § ७. मीमांसकमतेनापि आत्मानुमानस्यासंभवित्वप्रकटनम् । ]

तथा मीमांसकमतेनापि आत्मानुमानं न प्रवर्त्तते, प्रमा-णान्तरानवधारितार्थविषयत्वाभ्युपगमात् प्रमाणानाम् । निय-तविषयाणि हि प्रमाणानि प्रतिपद्यन्ते – प्रत्यक्षावसेये नानु-10मानं प्रवर्त्तते, अनुमानावसेये च प्रत्यक्षं न प्रवर्त्तते । ततश्च इतरेतरव्यावृत्तिविशेषविषयाणि । तद्यु(तदु)क्तम् – " विशेषेऽनुगमाभावः " विशेषो नियतप्रमाणग्राह-योऽधः, तथाभूतेऽर्थेऽङ्गीक्रियमाणे अनुमानस्याऽनुगमाभावः । अनु-गमः सम्बन्धः, तदुहणानुपपत्तिः ।

15 अर्थे(थ) प्रत्यक्षायवधारितेष्यर्थे अनुमानं प्रवर्तते ; नन्वेवं प्रत्यक्षानुमानसाधारणोऽर्थः प्रसक्तः । साधारणता समानता । "सामान्ये सिद्धसाध्यता " प्रत्यक्षावगतत्वात् । अनिधगतार्थ-गन्तिविशेषणं च अपार्थकम् ।

अथवा, सामान्ये सिद्धे साधनम् इत्यन्योऽर्थः। सामा-20न्ययोः गम्यगमकभावोऽभ्युपगम्यते मीमांसकेन। नच तत् सामान्यं विद्यते, यथा च न विद्यते तथा प्रागेवोदितम्। तत्रश्च सिद्धस्य साधनम् – विद्यमानस्य साधनम्। नच अग्नित्वमस्ति। तद्भावे कस्येदं ज्ञापकम्?

अथवा, सिद्धं साधनं सिद्धसाधनम् इत्यन्योऽर्थः । विद्य-25मानं साधनम् । नच धूमत्वसामान्यमस्ति । तच(त्त्व)विद्यमानं सामान्यम् । कथं सामान्यं साधनं भवितुमईति ? अथवा, सिन्धसाधनम् – ज्ञातमनुमानं साधनं भवति, न च धूमत्वं ज्ञातं स्वयमसत्त्वात्, अथवा ग्रहणोपायाभावात् तस्य अनुस्यूतं रूपम्। नच तत् आत्मन्यनुस्यूतम्। नापि एकस्यां व्यक्तौ अपि तु बहुाषु व्यक्तिषु। नच बहुत्यो व्यक्तय उपलभ्यन्ते, अपि तु एकैव धूमव्यक्तिरूपलभ्यते। नच ए- 5 कस्यां व्यक्तौ अनुगतात्मतया सामान्यसंवित्तिरस्ति। नचा-कारान्तरसामान्यम्॥ छ॥

[ ९. ताथागतसंमतस्यानुमानस्य निरासः ]

तथा, ताथागतानामपि अनुमानं न प्रवर्तते सम्बन्धानव-गते:। तद्नवगतिश्च – किं सामान्ययोः सम्बन्धावधारणम्,10 आहोस्वित् सामान्यखलक्षणयोः, खलक्षणयोर्वा ? तद्यदि सामान्ययोः सम्बन्धावधारणं कियते; तद्युक्तम्, सामान्य-स्याऽसंभवान्न तयोः सम्बन्धः। नापि सामान्यखलक्षणयोः सम्बन्धावधारणं क्रियते, सामान्यस्याऽसत्त्वात्।

अथ खलक्षणयोः सम्बन्धावधारणम्; तत्रापि किम् अ-15 थयोः, ज्ञानयोः, ज्ञानार्थयोवां ? तद्यदि अर्थयोः सम्बन्धाव-धारणम्; तद्दहनधूमयोईतुफलभावज्ञानं किं सत्तामात्रेण, आहोस्वित् तदाकारयोगित्वेन, तज्जन्यत्वेन वा, सामस्त्येन वा? तद्यदि सत्तामात्रेण दहनधूमसंवेदनमपदिश्यते; न केवलं तद्दहनस्य तत् संवेदनम्, त्रैलोक्यस्य तत्संवेदनं प्रसक्तम्, उप-20 कारविनिर्भुक्तस्य सत्ताऽविशोषात्।

[ § १. प्रसङ्गात् ज्ञानस्य विषयाकारत्वं विचार्य तत्खण्डनम् । ]

अथ तद्दहनाकारयोगित्वेन तस्य संवेदनमभिधीयते; यथा द्द्रनेन खनिभीसमुत्पादितं तथा गन्धाकारोपरक्तगन्धादि-ज्ञानेनापि खनिभीसमुत्पादितम्। ततश्च ज्ञानाकारं तदुत्पचते25 इति युक्तं भवति गन्धाचाकारम्, ततश्च अनेकाकारयोगित्वे सति प्रतिकर्मव्यवस्था न लभ्यते। अथ गन्धादिज्ञानं न गन्धा- चाकारमपेयति दहनज्ञाने; तदानीं ज्ञानाकारापेकत्वमपि न लभ्यते, ज्ञानतादात्म्यव्यवस्थितोऽसौ गन्धाकारः तद्नपेकत्वे ज्ञानाकारोऽपि नार्पितः स्यात्। ततश्च दहनविज्ञानम् अविज्ञा-नम्। निरवयवं च गन्धादिज्ञानम्, नैकदेशेन आकारापेकत्वम्। ५ अथ निराकारं गन्धादिज्ञानम्; प्रतिकर्मव्यवस्था तर्हि न ल-भ्यते, तस्य दहनज्ञानस्थापि निराकारताऽस्तु।

किंच, दहनाकारयोगित्वेन यदि दहनसंवेदनम्; तदा पूर्वविज्ञानाकारयोगित्वेन पूर्वविज्ञानस्यापि तहेदनं प्राप्तम्, तदाकारयोगित्वात् तदुत्पाचत्वाच। अथ तथा(दा)कारयो-10गित्वे तदुत्पाचत्वे च तस्य तहेदनं न भवति; विषयस्यापि तर्हि तहेदनं किम्, इह हयस्य विसंवादात्? अथ तहिज्ञानं विदितम् इति कृत्वा न वेचते ज्ञानान्तरेण; एवं विषयस्यापि तहेदनं न प्राप्तोति पुरुषान्तरावधार्यमाणस्य।

अपि च, यदि दहनाकारयोगित्वेन दहनस्य तहेदनम्; 15वस्तुत्वाकारयोगित्वेन नयनादेरपि तत्संवेदनं प्रसक्तम्। अथ नयनादेरसाधारणाकारापेकत्वं न विद्यते; तेन तेषां तत्संवेदनं न भवति, नीलस्य खभवनदेशकालखभावानपेकत्वात् खका-रणकलापोत्पाद्यसभावानपेकत्वाद्य। तद्पेकत्वे च नीलाकार-योगिता स्यात् तत्कारणजन्यत्वं च। एककालीनत्वे एकका-20रणजन्यत्वे च हेतुफलभावानुपपक्तिः सहोत्पन्नयोगीविषाण-योरिव। अथ असाधारणाकारतया नोपजायते अपि तु नील-मात्र प्रतिच्छायतयैव उपजायते; यद्येवं नयनादिखलक्षणा-कारतया उपजायमानं नयनादेः तदुहणं भवेत्।

अपि च, दहनाकारता दहनविज्ञानात् किं भिन्ना, अभिन्ना 25वा ? यदि भिन्ना; सा किं तान्विकी, आहोस्विद्तान्विकी ? तद्यदि तान्विकी; तद्गतिः कथम् ? न खसंवेद्यत्वेन नापि जनकला-ऽऽकारार्पकत्वेन । खसंवेद्या न भवति विज्ञानकार्य-(काय)व्यतिरेकात् । नापि जनकत्वाऽऽकारार्पकत्वेन गृहचते । अर्थो हि आकारमप्यति न विषयाकारता । तदाकारार्पकत्वे चा प्राप्ता आकारपरम्परा । अथ अतात्त्विकी विषयाकारता; सा अतात्त्विकत्वेन असंविदितदेहा कथं प्रतिकर्मनियामिका 5 भवति ?

अथ अव्यतिरिक्ता; सा किं तात्त्विकी, आहोस्विद् अतात्त्विकी? यदि तात्त्विकी; सा किं जडात्मिका, आहो-स्वित् चित्स्वभावा? तद्यदि जडात्मिका; तदा ज्ञानाऽव्यति-रेकित्वं न संभवति चिद्चिदोरेकत्वायोगाद्न्योन्यपरिहार-10 स्थितिधर्मत्वेन । अथ चिदात्मिका; तदा परिभाषामात्रं भिद्यते – ज्ञानं विषयाकार इति । अथ अतात्त्विकी; तदा ज्ञानस्याप्यतात्त्विकत्वम् । न च ज्ञानव्यतिरिक्ता विषयाकारता नास्ति, अपि तु ज्ञानस्वरूपमेव विषयाकारतात्मिकमपदिव्यते । तच्च नयनार्थालोकसाधारण उत्पाद्यत्वेन समं संवेदनं प्रसक्तं 15 सर्वकारकाणाम् ।

[ § २. द्रष्टान्तीभूतस्याद्शस्य मुखरूपतास्वीकारार्थस्य विकल्प्य निरसनम् । ]

यद्ण्युक्तं केनापि - "आद्दीमण्डलं मुखरूपतां स्वी-करोति न च आद्दीरूपतां परित्यजित तथा ज्ञानमपि विषय-रूपतां स्वीकुर्वन्न विज्ञानरूपतां त्यजित" तद्ण्ययुक्तम्,20 आद्दीमण्डलस्य मुखरूपतास्वीकरणार्थी वक्तव्यः - किं मुख-तादात्म्यम्, आहोस्विद् अविरलदेशोत्पादः ? तद्यदि तादा-त्म्यम्; कथं न आद्दीरूपतां जहाति ? एकं हि इदं वस्तु - तत्ता-दात्म्ये मुखम् आद्द्यों वा। अथ अविरलदेशोत्पादो मुखस्य स्वीकरणम्; तदानीम् आकारस्यापि स्वीकरणम् अविरलदेशो-25

१. काया - इत्येवं परिमार्जितम्।

त्पाद एव प्राप्तः, ततश्च नाकारेण प्रतिकर्भव्यवस्था कियते। अनवगतरूपेणैव च स्थितेः। दहनज्ञानं यदि साकारं तथापि दहनग्रहणं न भवति।

इतोऽपि दहनग्रहणं न भवति। किं तद् अवगतम्, अन-5वगतम्, तिंक ज्ञानान्तरवेद्यम्, खसंविदितं वा? यदि ज्ञानान्तरवेद्यम्; तद्युक्तम्, न ज्ञानं ज्ञानान्तरवेद्यं भवत्पक्षे। अथ खसंवेद्यम्; तद्युक्तम्, विषयदृष्टान्तवलेन निराकृतं नैयायिकै:। अथ अनवगतम्, न तर्हि तद् दहनस्य ग्रहणम्। "अप्रत्यक्षोपलम्भस्य नार्थदृष्टिः प्रसिद्ध्यति" इति न्यायात्।

10 अपि च यत् तत् द्हनग्रहणम् – तत्र किमवभाति – किम् अर्थः, ज्ञानम्, उभयं वा ? यदि अर्थः प्रतिभाति; तद्युक्तम्, असंविदितायां संवित्तौ तत्संवित्त्ययोगात्। अथ ज्ञानम्; [न] तर्हि दहनधूमयोः सम्बन्धोऽवगतः तत्संवित्ति-पूर्वकत्वात् सम्बन्धबुद्धेः। अथ उभयं प्रतिभाति; तद्युक्तम्, 15एकोपलम्भस्या(स्य) द्वितीयाकारपरिहारस्थितिधर्मत्वात्। न च दहनज्ञाने ज्ञानार्थोकारौ प्रतीयेते अपि तु दहनस्यैव प्रतिभासनात्।

अथ दहनोत्पाचत्वेन तत् दहनस्य संवेदनम्; कथं तत् दहनेनोत्पाचते ? किम् अतज्ञननस्वभावेन, तज्ञननस्वभा-20वेन वा ? यदि अतज्ञननस्वभावेन; अतज्ञननस्वभावः कथ-मसौ तज्जनयेत् ?

अथ तज्जनस्वभावः; न तर्हि दहनाद् धूमस्योत्पत्तिः, दहनस्य दहनज्ञानोत्पादकस्वाभाव्येन धूमोत्पादकत्वायोगात्। अथ तेनैव स्वभावेन धूममुत्पादयतिः, प्राप्ता विज्ञानस्यापि 25धूमरूपतां, धूमस्य वा विज्ञानरूपतां, अभिन्नात्मोत्पायते, भेदकं च न वीजमस्ति। अथ स्वभावान्तरेण जनयति ; [न] एकस्य स्वभावद्रयाभा-वात् – स्वभावद्रये च एकतानुपपन्ना । तत्रश्च दहनेन धूमोत्पा-दनं क्रियते न तदा स्वज्ञानमुत्पाद्यति । ज्ञानं विना केन हेतुफलावधारणं क्रियते ? अथ दहनो दहनज्ञानमुत्पाद्यति ; न तर्हि दहनस्य धूमोत्पाद्कत्वम् , तद्भावात् न बाह्यार्थयो- 5 हेतुफलभावावधारणं दहनादिज्ञानेन शक्यते कर्त्तुम् ।

[ § ३. कार्यानुमाननिरासाय दहनधूमयोहेंतुफलभावानुपपत्तेर्पुनरुपक्रमः । ]

इतोऽपि दहनधूमयोः हेतुफलभावानुपपितः। यथा अवि-चित्रदहनस्वरूपस्य पूर्वीपरानेककार्याविभीवकत्वं न प्रति-पद्यते भवद्भिः तथा अनायत्तविकारस्य युगपदृत्पन्नानेककार्या-10 विभीवकत्वमपि न प्रत्येतव्यम्। अथ अभ्युपगम्यते युगपद्-नेककार्योत्पाद्कत्वं युगपद्नेककार्योत्पाद्नदाक्तियुक्तस्योत्पत्तेः; यद्येवम् – क्रमभाव्यनेककार्याविभीवकत्वस्योत्पत्तेः अयुग-पदेकं कार्य विद्ध्यात्। विद्धात्येव इति चेत्; इद्मापे-क्षिकत्वं यत् क्रमभाव्यनेककार्यजनकात्मकं स्वरूपम्। एत-15 दभ्युपगमे अभ्युपेतहानमापद्यते। अथ अविचलितरूपेण पूर्वीपरकार्यं न जन्यते; तद् युगपद्पि न क्र्यात् अनायत्त-विकारः। तत्रश्च न दहनाद् धूमस्योत्पत्तिः।

अथ एकमेव तेन ज्वलनेन जन्यते; किं तदेकम् - विज्ञा-नम्, धूमो वा? तद्यदि विज्ञानमेव जन्यते; न तर्हि धूमं20 दृष्ट्वा अग्निं(ग्निः) प्रतीय[तेऽ]तद्वयापारलब्धजन्मवन्त्वात्। अथ धूम एव उत्पाद्यते; तदा तद्विज्ञानं विना केन हेतुफलभावोऽ-वगम्यते?

इतोऽपि दहनस्य धूमाविभीवकत्वं न जायटीति - किं निमित्तभूतेन धूमोत्पादनं क्रियते, किं वा उपादानभूतेन ?25 तद्यदि निमित्तभूतेनोत्पाद्यते; तदा धूमरूपता न प्राप्नोति उपा-दानं विना । अथ उपादानभूतेनोत्पादनं कियते; ननु असमानजा-तीयं कथमुपादानकारणं भवेत्? अभ्युपगमे वा देहेन्द्रिय-संघातादेव गभीदौ विज्ञानं भविष्यति अलं परलोकविज्ञान-कल्पनया।

- अथ समानजातीयेन विज्ञानेन विना न विज्ञानस्य उद्गतिः इति चेत्; एवं तर्हि घूमस्यापि असमानजातीयात् दहनात् कथमुत्पत्ति ? अथ रूपरूपतया वहेः समानजातीयत्वम्; एवं देहादेरपि समानजातीयत्वं खलक्षणरूपतया । इद्मेव चेतसि समारोप्य उक्तम्— " रारीरादेव इति बृहस्पतिः " ।
- 10 अथ ज्ञानरूपतया न समानजातीयत्वं देहस्य; दहन-स्यापि धूमरूपतयाऽसमानजातीयत्वम् । नियतकारणजन्या-कारतया नियतदेशकालखभावतया च सर्वे भावाः अन्योन्य-व्यावृत्ततनवः। न च तेषाम् अन्योन्याकारानुगमोऽस्ति, नाप्येकजात्यनुगमः। तदुक्तम्-
- 15 " सर्वे भावाः स्वभावेन स्वस्नभावव्यवस्थितेः । स्वभावपरभावाभ्यां यस्माद् व्यावृत्तिभागिनः ॥ "

ततश्च भिन्नजातीयात् सर्वे जायमानं दृष्टम्, न समान-जातीयाद्भवत् किंचिद् दृष्टपूर्वम् । एवं च भिन्नजातीयं देहा-दिकं गर्भादौ विज्ञानमुत्पाद्यिष्यति । ततश्च न परलोकः 20प्रसिद्ध्यति ।

अथ समानजातीयं विज्ञानं विना विज्ञानं नोत्पद्यते ; तदा न कस्यचिदुत्पत्तिः स्यात्, समानजातीयकारणासंभवात्। तत्रश्च कार्यानुमानं हीयते।

इतोऽपि दहनधूमयोः हेतुफलभावावधारणं कर्त्तुं नैव दा-25क्यते - किम् एकेन ज्ञानेन दहनधूमयोहेंतुफलभावावधारणं क्रियते, आहोस्वित् प्रतिनियतेन ज्ञानेन? तद्यदि एकं ज्ञानम् डभयावगाहकं गीयते; तदा ज्ञानस्य अक्षणिकत्वमापचते धमहेतोवी।

अथ प्रतिनियतेन ज्ञानेन पूर्वीपरावधारणं क्रियते; तद-युक्तम्, धूमावगाहकेन विज्ञानेन तत्सत्तामात्रं प्रचोत्यते। तत्स्व-रूपमात्रपर्यवसायिना तत्स्वरूपास्तित्वं विधीयते तदुक्तम् 5 "सामान्ये सिद्धसाध्यता"। सामान्ये धूमास्तित्वमात्रे धूम-ज्ञानस्य प्रामाण्यमस्ति।

"विशेषेऽनुगमाभावः"। विशेषे भेदे दहनेन सह पूर्वी-परिवक्तलपो(ल्पे) अनुगमाभावः व्यापाराभावः। न शक्रोति धूमज्ञानमवंगन्तुम् – 'किमेतद् धूमस्वरूपं दहनात् पूर्वं सह10 पश्चाद्या जातम्?' धूमज्ञानस्य दहनात्मा पिशाचतुल्यतया व्यवस्थितः – यथा धूमज्ञानं पिशाचादिस्वरूपं न विषययिति तेन सह पूर्वीपरसहभावं न शक्रोति स्थापियतुं धूमस्य; दहनस्यापि धूमज्ञाने स्वरूपं नावसितम्, तेन सह पूर्वीपर-सहभावेन धूमज्ञानं धूमस्वरूपं नावगन्तुं शक्रोति।

अथ यद्यपि घूमज्ञानं दहनस्य स्वरूपं न विषययति तथापि स्वज्ञानेन दहनस्वरूपं विषयीक्रियते, पिशाचादेस्तु स्वरूपं न केनाप्यवसितम्, तेन सह पूर्वापरभावो नावगम्यते घूमस्य; तदेतद्युक्तम्, दहनज्ञानेनापि दहनास्तित्वमात्रमवसितम्, न तु घूमेन सह पूर्वापरसहाविकल्पः। सती सत्ता दहनज्ञानेन20 प्रद्योत्यते। सा तु घूमात् किम् – पूर्वे सह पश्चाद्या चिरोत्पन्ना प्रत्ययोत्पन्ना अनुत्पन्ना वा? नायं दहनज्ञानव्यापारस्य विषयः अपि तु तत्सत्तामात्रप्रतिबद्धं तद्स्तित्वं विद्धाति। पिशा-चोऽपि स्वज्ञानेनावगतः। कथं? ज्ञायते, सोऽपि स्वज्ञानावगा-हितदेहोऽस्तु – यदि नाम तेन सह धूमज्ञानं पूर्वापरसहभावं25 न शकोति प्रकाशियतुं घूमस्य। इतोऽपि दहनधूमयोईतुफलभावावधारणं न दाक्यते कर्त्तुम्। धूमज्ञानसत्ताकाले धूमसत्ता न विद्यते ज्वलनज्ञान-सत्ताकाले ज्वलनसत्ता न विद्यते। न(ना)विद्यमानस्या(स्य) ग्रहणं नाम, अन्यथाग्राहि(थाऽग्राह्य)केद्योण्डुकस्यापि ग्रहणं 5स्यात्।

अथ केशोण्डुकस्य सर्वदा सत्ता न विद्यते – न ज्ञानकाले नापि पूर्वम्, दहनादेस्तु पूर्वं सत्ता विद्यते। यदि नाम 'ज्ञान-काले नास्ति पूर्वं तु विद्यते' इति; सुव्याहृतमेतत्! गृहीति-काले नास्ति गृहीतेस्तु पूर्वमस्ति, गृहीतिमन्तरेण सुस्थितानि 10वस्तूनि! अथ ज्ञानजनकत्वेन पूर्वं विद्यते; तज्जनकत्वं केनाऽव-गम्यते, विज्ञानस्य स्वतनुद्योतकत्वेन पर्यवसितेः? ततश्च पिशाचकल्पौ दहनधूमाकारौ, तयोईतुफलभावावधारणाय न प्रस्थक्षम्।

अथ ज्ञानावलीढतदाकारान्यथानुपपत्त्या तयोः खरूप-15व्यवस्था क्रियते; तद्युक्तम्, आकारो हि प्रागेवापोदितः, न च आकारार्थयोः प्रतिबन्धोऽवधारितः, तद्नवधारणे कथम् आकारोऽर्थे गमयति ? एवं तावद्र्थजन्यत्वं न शक्यते ज्ञान-स्यावधारियतुम्। नाष्यर्थस्य अर्थजन्यत्वम्। एवं हेतुफलभावा-नवधारणात् कथं धूमं दृष्ट्वा अनुमिनोति अग्निम्।

20 [ § ४. विकल्प विषयासंभवदर्शनेनानुमानस्य निरासः । ]
अपि च, आनुसानिकं ज्ञानं किंविषयम् – किं अध्यादिखलक्षणविषयम्, आहोस्विद् वस्तुस्(भू)तसामान्यविषय[म्], [अवस्तुभूतसामान्यविषयं वा], विकल्पविषयम्, खांदाविषयम्, निर्विषयं वा?

25 तद्यदि खलक्षणविषयम्; तदा प्रत्यक्षानुमानयोर्भेदो न प्रामोति, खलक्षणविषयत्वेन स्पष्टाकारतानुमानज्ञानस्यापि प्रसज्यते, 'अस्पष्टाभम्' च भवद्भिः प्रतिपद्यते न त्वन्यैः।

अन्ये तु वद्नित - "खलक्षणमेव स्पष्टाकारम्"। यदि नाम प्रत्यक्षग्राह्यं स्वलक्षणं विस्पष्टम् अनुमानग्राह्यम् अविस्प-ष्टम्, स्वलक्षणस्यैवायं भेदः। एकोऽग्निः प्रत्यक्षजननयोग्यः अन्योऽग्निः अनुमानजननयोग्यः। प्रत्यक्षजननयोग्येऽग्नी आनु-मानिकं ज्ञानं यदि भवति - भवति प्रत्यक्षानुमानयोर्भेदः कदा- 5 चित्, यावता आनुमानिकज्ञानजननयोग्योऽग्निः अन्य एव । अथ स्वलक्षणविषयसाम्याद् अभेद्परिकल्पना प्रत्यक्षानु-मानयोः ; यद्येवम् – गन्धरसादिज्ञानानां स्वलक्षणविषय-साम्यात् सर्वेषामभेदः प्राप्तोति - सर्वे गन्धज्ञानं रसज्ञानं वा वक्तव्यम्। अथ खलक्षणविषयत्वे सत्यपि अवान्तरभेद-10 वित्रक्षया गन्धादिज्ञानमपदिश्यते; यद्येवम् - सत्यपि अग्नि-विषयत्वे प्रत्यक्षानुमानज्ञानयोः अवान्तरभेद्विवक्षया प्रत्यक्षा-नुमानज्ञानव्यपदेदाः । अथ करणभेदेन गन्धादिज्ञानानि भिचन्ते; तदा प्रत्यक्षानुमानयोः करणभेदोपपत्तेः भेदोऽस्तु। एवं च यदुक्तम्- " खलक्षणविषयानुमानं भवति " तन्मूढो-15 क्तम् , अग्निप्रपञ्चस्य प्रतिभासनात् ।

अथ वस्तुभृतसामान्यविषयम्; न, तद्भावाद् विज्ञान-जनकत्वासंभवाच। न च जनकत्वमन्तरेण विषयार्थ उप-लभ्यते।

अथ अवस्तुभूतसामान्यविषयम्। तदुक्तम् – "वैकिल्पकं20 सामान्यं वुद्धयुपद्शितरूपम् "; एतद्पि न युक्तम्, अविद्य-मानं सामान्यं कथं वुद्धेर्विषयभावं प्रतिपद्यते ? किम् – सत्ता-मात्रेण, सहोत्पादेन वा, जनकत्वाऽऽकारापिकत्वेन वा? सर्वस्थासंभवे विषयार्थो भणनीयः। यदि च जनकत्वाद्य-भावेऽपि वुद्धौ प्रतिभाति सामान्यम्; तदा रूपादेरपि जन-25 कत्वं न कल्पनीयम् – रूपं विज्ञानमकुर्वत् प्रत्यक्षं स्थात्। यद्पि " दृश्यविकल्प्यावर्थीवेकीकृत्य तद्ध्यवसायेन प्रवर्तते " इत्युक्तम् । दृश्यं वाह्यं क्पादिस्तलक्षणम्, विकल्पः(प्यः) बुडिसमारोपिताकारः । किं पुनरनयोः एकीकरणम् ? किम् – अभेदेन उत्पादनम् , किं वा अभेदेन अवधारणम् , उआहोस्वित् संघटना कियते ? तद्यदि अभेदेन उत्पादनम् ; सद्सतोरभेदेन उत्पादनं हतत्रपादते नान्यो वक्तुमहीते । अभेदेनोत्पादने च भावस्थाभावप्रसङ्गः , सामान्यस्य वा वस्तुत्वं प्राप्तोति , तद्वस्तुत्वे स्वलक्षणविषयमनुमानम् । प्रत्यक्षाऽनुमानयोभेदवीजमन्वेष्टव्यम् ।

10 अथ एकीकरणम् – एकत्वेन प्रतीयमानत्वं दृश्यविक-ल्प्ययोः; तदुक्तं(तद्युक्तम्), किम् एक एव आकारः प्रति-भाति, आहोस्विद् आकारद्ययम् ?

तचिद् एक एव आकारः प्रतिभातिः; तिकं दृश्याकारः, आहोस्विद् विकल्पाकारः? तचिद् दृश्याकारः प्रतिभातिः; तदा 15स्वलक्षणविषयमेव अनुमानं प्रसज्यते।

अथ विकल्पाकारः प्रतिभातिः तस्य सर्वोपाख्यारहित-त्वेन प्रतिभासाविषयत्वाद्वाप्येतद् वक्तव्यम् – स्वलक्षणमेष

20 ... काराव्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तो वा ? यद्यव्यतिरिक्तः; तद् स्वलक्षणविषयमनुमानं प्राप्तम् । समारोपितं च सामान्यं प्रतीयते इति न वक्तव्यम् । तात्त्विकं च सामान्यं प्रसज्यते । """[दृद्या]तात्त्विकत्वप्रसङ्गो वा । अथ व्यतिरिक्तो विक-ल्पाकारः; तर्हि न वक्तव्यम् – तद्रारोपद्वारेण प्रतीयते स्वल-25क्षणविकल्पाकारान्तरितत्वात् ।

अथ घटना कियते स्वलक्षणेन सामान्यस्य; तद्सत्, सद्सतोघटनाऽयोगात्। सतोघटना दृष्टा यथा चक्षुघटयोः।

१. ' एव आकारः ' इत्यतः ' व्यतिरिक्ताव्यतिरि ' इत्यन्तं घृष्टम् । २. घटना – घृ० ।

अथ सामान्यखलक्षणाकारह्यं प्रतीयते; एवं तर्हि अन्योन्यविलक्षणौ सामान्यखलक्षणाकारौ प्रतीयते। ततश्च न वक्तव्यम् – "दृश्यविकल्पा(ल्प्या)वर्थावेकीकृत्य तद्ध्यवसायेन प्रवर्तते" इति। यदि च विविक्तमाकारद्वयं प्रतिभाति; तदा खलक्षणविषयमनुमानं प्रसक्तम्। तद्धिषयत्वे मानयोभेंद्कारणं 5 वक्तव्यम्। सर्वोपाख्याविनिर्भुक्तस्य च सामान्यस्य प्रतीय-मानत्वं नोपपद्यते।

अन्यच, धूमोत्पादिते अग्निविज्ञाने अनिग्नव्यवच्छेद्रूषं सामान्यं प्रतिभातीति व्यपदिइयते, अजलव्यवच्छेदेन प्रति-भातीति किं नाभ्युपगम्यते ? नाऽजलव्यवच्छेदेन जन्यते, नापि10 अनिग्नव्यवच्छेदेन, तद्नुत्पत्तौ प्रतिकर्मनियमानुपपत्तिः।

अथ निर्विषयम् आनुमानिकं ज्ञानम्; तद्युक्तम्, खांश-विषयत्वात्। नहि भवतां पक्षे निरालम्बनं किंचिद् विज्ञान-मस्ति, आत्मावगाहकत्वेनोत्पत्तेः। यदि च निरालम्बनं ज्ञानम्; क प्रवर्त्तेत निवर्त्तेत वा पुरुषः? अगितः स्यात्। अथ दहनेन15 तदुत्पादितम् इति कृत्वा दहनान्तिकमुपसपिति; एवं धूम-ज्ञानोत्पादेऽपि यायात्।

अथ स्वांशविषयमनुमानम्; तदा प्रत्यक्षानुमानयोर्भेदा-नुपपत्तिः, प्रतीयमानज्ञानस्य खलक्षणात्मकत्वात् ।

[ § ५. ज्ञानयोः हेतुफलमावावधारणस्य।शक्यत्वप्रतिपादनम् । ] 20

अथ ज्ञानयोः हेतुफलभावावधारणं कियते; तद्प्य-युक्तम्, ज्ञानयोरपि हेतुफलभावावधारणं न शक्यते कर्तुम् – कार्यज्ञानं हि खसंवित्पर्यवसितं न ज्ञानान्तरमात्मसात्करोति। तद्करणे 'केन निव(व)िर्त्तितं मम खरूपम्' इत्येतत् कथं वेत्ति, तद्भिन्नज्ञानस्य पिशाचतुल्यत्वात् ? तत्र(न्न) ज्ञानं ज्ञाना-25 नतराद् भिद्यते। तद्भेदे कथं हेतुफलभावः, खात्मनि किया-विरोधात् ? [ § ६. प्रसङ्गाद् विज्ञानवादिकृतावयविनिराकरणस्य प्रतिवादः । ]

यापि युक्तिरपदिष्टा – विज्ञानमात्रस्थिताववयविनिरा-करणपरा वृत्त्यनुपपत्त्यादिरूपा – "न किल अवयवी एक-देशेन वर्त्तते, नापि सर्वात्मना। एकदेशवृत्त्यभ्युपगमे हि ज्वयविनो भेदप्रसंगः। अथ सर्वात्मना वर्त्तते; तर्हि अन्यत्रा-वृत्तिप्रसंगः " इत्यादिका; सापि न युक्तियुक्ता। कथम् ? किम् एकदेशशब्देन अवयवी अभिधीयते, अवयवो वा? यदि अवयव्यभिधीयते; तदा एकदेशेनैव सर्वत्र वर्त्तत इति ब्रूमः, स्वकारणान्नियमितस्य तथाभूतस्योत्पत्तेः।

10 अथ अवयवोऽभिधीयते तदेकदेशशब्देन; तदा न एक-देशेन अवयवी वर्तते, अवय[व]स्य अवयवे वृत्त्ययोगात्। भ-वतु वा अवयवेषु वृत्तेरभावोऽवयविनः, तथापि असत्त्वं न सिद्धयति, तदेहोपलम्भस्य तद्स्तित्वविधानपरत्वात्। यथा 'अनुद्कः कमण्डलुः' इत्युक्ते सति उद्ककमण्डलुसम्बन्धा-15भावः प्रतीयते, न तु कमण्डलोरभावः, तदुद्कस्य वा।

[ § ७. प्रसङ्गादनुपलिधपदार्थस्य विचारः । ]

अथ अवयविन उपलिधिरेव नास्ति; सा किं दृश्यानुपन् लिधः, आहोस्विद् अदृश्यानुपलिधः ? यदि दृश्यानुपलिधः; सा नोपपयते । दृश्यश्चद्देन किमपदिश्यते ? उपलिधिलक्ष-20णप्रासोऽथोऽभिधीयते । उपलिधिलक्षणप्रासिश्च प्रत्ययान्तर-साकल्यं खभावविशेषश्च । एतचेद् विद्यते; कथमनुपलम्भः ? उपलिधिकारकसाकल्यं सित उपलब्ध्या भवितव्यम्, नानुपलब्ध्या, तत्खभावनिबन्धनत्वात्तदुपलब्धः । उपलब्धिलक्षण-प्राप्तस्य यदि अनुपलम्भः, अनुपलिधिलक्षणप्राप्तस्य ति इप-25लम्भः स्यात्, अनिष्टं चैतत् ।

यदि च घटविविक्तभूतलोपलम्भ एव घटस्यानुपलम्भः; तदा भूतलस्याप्युपलम्भो न भवेत्, तस्याप्युपलब्धिलक्षण- प्राप्तत्वात् । अथ उपलब्धिलक्षणप्राप्तमुपलभ्यते भूतलम् ; घटस्यापि उपलब्धिप्रसंगः । अथ भूतलज्ञाने घटस्रक्षं नाव-भाति , तेन तस्यानुपलम्भः , घटाभावव्यवहारः क्रियते ; तद्युक्तम् ; घटावष्टब्धेऽपि भूतले भूतलज्ञाने घटो नावभाति , तत्रापि घटाभावव्यवहारप्रसक्तिः ।

तथा ज्ञानस्यापि उपलिधिलक्षणप्राप्तस्य संवेदनं न भ-वेत्। ततश्च सर्वस्यासंवेदने नानुपलिधः, उपलब्धेरेव यतोऽ-नुपलिधः।

यदि च भूतलागुपलिधरेव घटानुपलिधः; पिशाचादे-रिप सैवाऽनुपलिधरस्तु । भवतु, को दोषः ? पिशाचाभाव-10 विनिश्चयः स्यात् । अथ न भवति पिशाचाभावविनिश्चयः; कुम्भाभावविनिश्चयाभावप्रसंगः स्यात् । अथ निरालम्बन-ज्ञानं दृश्यस्याऽनुपलिधः; निह भवतां पक्षे निरालम्बनज्ञान-मस्ति खांशपर्यवसितत्वात् ।

अथ अदृश्यानुपलम्भः अवयव्यनुपलम्भः सोऽपि त-15 त्सत्तां न व्यावर्त्तयति, यथा उपलभ्यमानत्वं वस्तुस्वरूपम्, तथा अनुपलभ्यमानत्वमपि वस्तुस्वरूपमेव। यथा कार्यस्य स्वकारणाजनकत्वं वस्तुस्वरूपं तथा अनुपलभ्यमानत्वमपि वस्तुस्वरूपमेव।नहि स्वकारणाजनकत्वे वस्तुस्वरूपमतिवर्त्तते। तथा अवयव्यपि कार्याजनकत्वेऽपि न स्वरूपं हास्यति, स्वहे-20 तोरेव कार्याजनकात्मकस्योत्पत्तेः।

> [ § ८. अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य रक्तारकत्वप्रसञ्जनरूपस्य साधनस्य निरासः । ]

यद्पि साधनमन्यदुपदिष्टम् – रक्तारक्तप्रसंगरूपम्; तद्-प्यसत्, रक्तता नाम का अवयविनः? किं नीलगुणात्मकत्वम्,25 आहोस्वित् नीलगुणाधिकरणत्वम्, नीलगुणाधिकरणद्रव्य-संयोगित्वं वा, तद्विरलदेशोत्पादो वा? यदि तावन्नीलगुणात्मकत्वं रक्तताः; तद्युक्तम्, स्फ-दिकपटादेरनीलात्मकत्वात्। अथ नीलगुणाधिकरणत्वं रक्तताः; साप्यनुपपन्नाः, स्फटिकपटादेरवदातरूपयोगित्वात्।

अथ नीलगुणाधिकरणद्रव्यसंयोगितवं रक्तता; सा स्व-5यमनभ्युपगता कथमवयविनं व्यावर्त्तयति ? अथ परेण इष्टा; यथेष्टा तथाऽविरोधित्वेनाऽभ्युपगता, निह संयोगावयविनो-विरोधोऽभ्युपगम्यते परेण यथाकृतकत्वाऽनित्यत्वयोः, साऽ-विरुद्धा कथमवयविनं विपयीसयित ? 'रक्तताधिकरणश्च, नास्ति च ' इत्यसंगतम् । यथा—नास्ति शब्दः कृतकत्वात्—ताद्दगेतत् ।

10 अथ रक्तता नास्ति घटस्य; तथापि असत्त्वं न सिड्चिति। रक्तताभावे तु अभावः कथं भवेत्? तदभावे विज्ञानाभाव-प्रसंगः।

अथ एकस्य विरुद्धावेती रक्तताऽरक्तताकारी; केनेष्टी विरुद्धतया? नीलद्रव्यसंयोगो हि रक्तता, तद्भावोऽरक्तता, 15ती च अर्थान्तरभूती। न च तयोभेंदे अवयविनो भेद उप-पद्यते, ताभ्यां तस्य भिन्नत्वात्। न च अन्यस्य भेदे अन्यस्य भेद उपपद्यते, विज्ञानभेदप्रसंगात्। यदि च रक्तारक्तभेदेन अवयवी भिद्यते तदा अवयविद्ययं स्थात्, नाऽसन्वम्, विज्ञा-नाऽव्यतिरेकित्वं वा।

20 अथ अविरलदेशोत्पादो रक्तता नीलद्रव्यपटयोः; त-थापि असन्वं न सिद्धचिति, संस्कृतानां सन्वाभ्युपगमात्।

[ § ९. अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य आवृतानावृतत्वप्रसङ्गस्य खण्डनम् । ]

यचान्यत् साधनमुक्तम् - आवृताऽनावृतप्रसंगरूपम् - "एकस्मिन्नवयवे आवृते आवृतः, अनावृते अनावृतः "; तदेत-25द्युक्तम्। तद्यदि अवयवावरणे अवयवी आवृतोऽनावृतो वाऽ-भ्युपगम्यते परैः, तद्वयवानामतीन्द्रियत्वेऽपि हि उपलम्भाभ्यु- पगमात्। न च अवयवानामावृतत्वेऽनावृतत्वे वा अवयव्या-वृतोऽनावृतो वा। अपि तु यदा वस्त्राचावरणेन देवद्त्तेन्द्रिय-घटसम्बन्यविघातः क्रियते तदा 'आवृतः' इत्यपदिइयते। यस्य तु वस्त्रादिनाऽऽवरणेन देवद्त्तेन्द्रिय-घटसम्बन्धवि-घातो न क्रियते, तद्पेक्षया अनावृतव्यपदेशः। यथा भवत्पक्षे 5 स्वकारणानुत्पाद्कत्वेन अजनकत्वमभिधीयते, न च स्रक्रपभेद-मासाद्यति॥ छ॥

[ § १०. अवयविनिराकरण प्रयुक्तस्य चलाचलत्वकृतस्य अवयविभेदप्रसङ्गस्य प्रत्यादेशः । ]

यदिप अपरमिश्तिम् – चलाचलत्वसाधनम् – "अव-10 यवे चलित चलत्यवयवी, अवयवान्तरे चाऽचलित न चलित – तत्रश्रलाचलत्वे अवयविनो भेद्मसंगः"; तदेतद्युक्तम्, चल-नस्य स्वयमनभ्युपगमात्। तद्भावे कथं तेन अवयवी भिद्यते ? अथ चलनं विद्यते; तर्हि इदं वक्तव्यम् – स्वविषयलक्षणम्, चलनस्पार्थस्य उत्पत्तेः। अथ परेणेष्टं चलनम् इति कृत्वा व्यप-15 दिश्यते; सत्यम्, इष्टं परेण। न तु अवयवे चलित अवयविन-श्रलनिष्टम्, ततो भिन्नत्वात्। नाप्यवयवान्तरस्याचलने अवयविनोऽचलनिष्यते, तस्यान्यत्वात्। अपि तु चलनयुक्तः चलतीति व्यपदिश्यते। चलनविकलो निष्कम्प इत्यभिधीयते।

अथ तदेव द्रव्यम् उपजातिकयं चलित अनुपजात-20 कियं च न चलित; सल्यम्, तदेव चलित, तदेव न चलित। नत्व(न्व)वयिवनो भेदः प्रसज्यते; न प्रसंगः, चलनस्य ततोऽ-न्यथा(न्यत्वात्)। चलाचलव्यपदेशश्च अन्योपाधिकृतः। यथा भवत्पक्षे ज्ञानं कार्यं कारणं च व्यपदिश्यते – स्वकार्यपेक्षया कारणम्, स्वकारणापेक्षया कार्यम्, न च तस्य भेदोऽस्ति,25 तथा अवयविचलाचलत्वेन न भेदो दृश्यते।

[ § ११. अवयविनिराकरणे प्रयुक्तस्य 'सर्वावयवग्रहणेन' इत्यादिविकल्प-जाळस्य निरासः ]

यद्प्युक्तम् – "किं सर्वावयवग्रहणेन अवयवी गृह्यते, किं वा कितपयावयवग्रहणेन गृह्यते? यदि च सर्वावयव-गृहणेन गृह्यते; तदा मध्यभाग-परभागाऽग्रहणे अवयवय-ग्रहणेन गृह्यते; तदा मध्यभाग-परभागाऽग्रहणे अवयवग्रहणमभ्यु-प्राम्यते; तदा करांहिग्रहणे अवयविग्रहणं स्यात्। अथ अव-यवग्रहणमन्तरेण अवयविग्रहणम्; तदा सर्वदा ग्रहणं स्यात्।" तदेतत् सर्वमयुक्तम्, न सर्वावयवग्रहणपूर्वकमवयविग्रहणम्, गिनापि कित्तपयावयवग्रहणपूर्वकमवयविनो ग्रहणम्, अपि तु तदेहेन्द्रियसन्निकर्षालोकादिसाकल्ये सित उपलम्भः। अन्यथा हि अवयवग्रहणपूर्वके ग्रहणेऽभ्युपगम्यमाने अवयव्यादेरनुप-लम्भः स्यात्।

[ § १२. अवयविनिराकरणपरायाः ' यत्र भिन्ने न तद्द्धिः ' इत्यादि-

15

युक्तेः खण्डनम् । ]

यद्प्यन्यदुक्तम् - अवयविनिराकरणपरं साधनम्" यत्र भिन्ने न तद्वुद्धिर्धिया च न सा।
तद् घटं तु संवृतिसत् परमार्थसदन्यथा "

तत्र यदि अवरुग्णे घटे घटबुद्धिर्न भवति घटस्याऽपर-20मार्थसत्त्वम्; नीलेऽपि प्रत्यस्तमिते नीलबुद्धिर्न भवति नील-स्याऽस्तमितत्वात् तदा नीलमपि अपरमार्थसत् प्राप्तम् । तथा, विज्ञानमस्तमुपगतं न वेद्यते तद्प्यपरमार्थसत् प्रामोति ।

अथ प्राक्तने विज्ञाने नीलान्तरे प्रत्यस्तमिते ज्ञानान्तरं वेद्यते नीलान्तरं च, न तु घटेऽवरुग्णे घटान्तरं वेद्यते; तत् किम् – 25 उत्पन्नं न वेद्यते, आहोस्विद्नुत्पन्नम्? तद्यदि उत्पन्नं न गृह्यते; तत्रापि हि विज्ञानोत्पादनसमर्थमुत्पन्नं न गृह्यते, तद्विपरीतं वा? तचिद् विज्ञानोत्पाद्नसमर्थमृत्पन्नं न गृह्यते ; तद्युक्तम् , यदि विज्ञानोत्पाद्नसमर्थमृत्पन्नं घटजातम् , तद्वद्यं गृह्यते अन्यथा नीलस्याप्यग्रहणं स्यात् । अथ विज्ञानजनकोत्पन्नस्या-ग्रहणम् ; तदा नीलस्याप्यनया वृत्त्याऽग्रहणे तस्याप्यपरमार्थ-सत्त्वं स्यात् ।

अथ अनुत्पन्नघटजातं न वेद्यते तेन तस्य अपरमार्थसत्त्वम् ; नील-ज्ञाने अपि अनुत्पन्ने न वेद्य(द्ये)ते तयोरपि अपरमार्थ-सत्त्वमापद्यते ।

अथ अवरुग्णे घटे घटान्तरं न प्रादुर्भवित विज्ञानजनकं कपालावस्थायाम्; यद्येवं निर्विकल्पके रूपज्ञाने नष्टे नान्यन्नि-10 विकल्पकं रूपज्ञानं जायते सविकल्पकावस्थायाम्। तथा, स्थूले नीले नष्टे नान्यत् स्थूलं नीलान्तरं भवित सूक्ष्मनी-लोत्पाद्काले। अथ तत्र नीलरूपताऽनुगता ज्ञानरूपता वाऽनु-गता; यद्येवम् इहापि कपालघटयोः खलक्षणरूपताऽनुगता।

यद्ण्युक्तम् - "धिया च न सा - धिया बुद्ध्या विवे-15 च्यमाने न सा घटबुद्धिभैवति नीलबुद्धिस्तु भवति"; तदे-तद्युक्तम्, किंभूतया बुद्ध्या विवेच्यते - किं निरालम्बनया, आहोस्वित् सालम्बनया? तद्यदि निरालम्बनया विवेच्यते; तदा विवेचनीयार्थो वक्तव्यः। यदि च निरालम्बनया विवेच्यमानस्य असन्त्वम्; तदाऽनया रीत्या नीलादेरप्यसन्त्वमापनी20 पद्यते। न च निरालम्बनमतिरस्ति।

अथ सालम्बनया घटो विवेच्यते; सा किम् आत्माल-म्बना, आहोस्वित् खकायव्यतिरिक्तालम्बना? तद्यदि खका-यालम्बना सती घटस्य विवेचिका; तदा विवेचनीयार्थो व-क्तव्य:। यदि नाम खकायमात्रावभासा समुत्पन्ना; घटस्याऽ-25 सत्त्वे किमायातम् ? अथ तस्यां बुद्धौ घटो [ना]वभाति तेन तस्याऽसत्त्वम्; अनया भङ्गत्या नीलादेरपि असत्त्वमापद्यते ।

अथ स्वकायव्यतिरिक्तार्थालम्बनया घटो विवेच्यते; किं [घटालम्बनया] घटो विवेच्यते, घटव्यतिरिक्तार्थालम्बनया वा? 5तद्यदि घटालम्बनया विवेच्यते; तन्नापि विवेचनार्थो वक्तव्यः। तथा किं क्रियते-किं घटस्याऽसत्त्वं प्रचोत्यते, आहोस्वित् सत्त्वम्, उभयं वा, न किंचिद्वा? तचदि असत्त्वम्; तद्युक्तम्, नहि अन्यविषया सती एतस्य प्रबोधिका भवितुमईति अति-प्रसंगात्, न जातु रूपविषयविज्ञान(नं) रसस्थापनाय अलम्।

- 10 अथ सत्त्वं प्रचोत्यते ; तथापि सत्त्वम्। स(सं)वृतिसत्त्वे वा नीलादेरिप संवृतिसत्त्वप्रसंगः। अथ उभयं प्रतिभाति ; न, तद्भावस्य अविषयत्वात्। यथा विज्ञानस्य विषयतां न याति तथा प्रागेव प्रपश्चितम्। किंच, उभयं प्रचोतयन्त्या भावोऽिप प्रचोतितस्तया। तत्प्रचोतने च कथं घटस्य संवृतिसत्त्वम् ?
- 15 अथ न किंचिद्पि प्रचोत्यते तया; कथं तर्हि घटविषया सा अपिद्यते ? अथ घटभिन्नार्थविषया सा; तत्र वर्तमाना न कुम्भस्य अस्तित्वविधायिका, न व्यावर्त्तिका।

अथ तस्यां बुद्धौ कुम्भो न प्रतिभाति तेन तस्य संवृति-सत्त्वम्; यचेवम्-बुद्धिविषयोऽपि बुद्ध्यन्तरे न प्रतिभाति, 20तस्याप्यायातं संवृतिसत्त्वम्। सर्वज्ञानानि च इतरेतरज्ञाने न प्रतिभान्ति – सर्वेषां संवृतिसत्त्वं प्राप्तम्। न चैतद्भ्युपगम्यते।

[ § १३. विज्ञानवादिना साधितस्य वाद्यार्थविलोपस्य निरासः । ]

यद्प्यन्यत्साधनमपदिष्टं बाझ्याथीपहृवे - " न किल वि-ज्ञानमसंविदितम् अर्थस्य वेदनम् । यद्यविदितमर्थवेदनं तदाऽ-25जातेऽपि ज्ञानेऽर्थी वेद्यः स्यात्, सन्तानान्तरज्ञाने च जाते

१ -या-घृष्टम्

देवदत्तवेद्यः सोऽर्थः स्यात्, न चैतदुपपद्यते। तथा खसन्तति-पतिते परोक्षज्ञाने जातेऽर्थो न वेद्यः स्यात्। अथ ज्ञानान्तर-विदितमर्थस्य वेदनम्; तदिप ज्ञानान्तरविदितम् इत्यायात-मान्ध्यं जगतः। अथ खसंविदितं तदर्थस्य वेदनम्; ततश्च सहोपलम्भाद् एकोपलम्भतो वा बाह्यार्थविलोपः प्राप्तः "। 5

तदेतद्युक्तम्। यत्तावदुक्तम्-'ज्ञानान्तरविदितं यदि ज्ञानम् अर्थस्य वेदनं तदा अनिष्ठा प्राप्तोति'। एतदनभ्युपगमेनैव पर्युद्स्तम्। अपि तु अविदितमेव ज्ञानम् अर्थस्य वेदनम्। ननु अजातेऽपि ज्ञाने अर्थो वेद्यः स्यात्; न वेद्यः, वेदनस्याभावाद् अर्थो न वेद्यते, न तु वेदनवेदनस्याभावाद्थीं न वेद्यते। 10

यद्प्यन्यदुक्तम्-'सन्तानान्तरजाते च ज्ञाने सोऽथों वेद्यः स्यात्'; तद्प्ययुक्तम् , देवद्त्तसन्तिपातिते जाते देवद्त्तस्य सोऽथोंऽपरोक्षः, न तु सन्तानान्तरपतिते ज्ञाने, अन्यथा हि सन्तानान्तरपतितं विज्ञानं खसंविदितरूपं जातम्। तस्मिन् जाते सोऽथों देवद्त्तस्याऽपरोक्षः स्यात्।

अपि च, रूपज्ञानं किं रूपगृहीत्यात्मकम्, आहोस्विद् अगृहीत्यात्मकम्? तद्यदि रूपगृहीत्यात्मकम्; तदा गृहीतमेव रूपं ज्ञानं ज्ञानान्तरवेद्यं भवतु खसंवेद्यं वा, न ज्ञानग्रहणपुर-स्सरमर्थस्य ग्रहणम्।

अथ रूपगृहीतिस्वभावकं न भवति रूपज्ञानम्; एवं तर्हि 20 खसंवेद्यं भवतु व्यतिरिक्तसंवेद्यसंवेद्यं वा भवतु अवेद्यं वा, न रूपस्य प्रत्यक्षता, यथा रसज्ञानखसंवेद्यत्वेऽपि न रूपस्य प्रत्यक्षता तद्वत् रूपज्ञानसङ्गावेऽपि न रूपस्य प्रत्यक्षता रूप-गृहीतिखभावतयाऽनुपपत्तेः।

१ अत्रानुस्वारः पृश्वाल्छुप्तां दश्यते ।

## [ ﴿ १४. बाह्यार्थविलोपायोपयुक्तस्य सहोपलम्भसाधनस्य विकल्प्य दूषणम् । ]

यद्प्युक्तम् - 'स्वसंवेचत्वे सहोपलम्भाद् विज्ञानार्थयो-रैक्यम्' - एतद्प्यपनीतं द्रष्टव्यम्, स्वसंवेचत्वाऽसंभवादेव। 5न च सहोपलम्भाद् अर्थस्याऽभावः सिद्धवाति अव्यतिरेको वा।

सहोपलम्भो हि ज्ञानैकधर्मः, अथेंकधर्मः, उभयधर्मो वा ? तद्यदि ज्ञानैकधर्मः; तदा सहदाब्दार्थो नोपपद्यते। ज्ञानैक-धर्मत्वे च ज्ञानस्यैवास्तित्वस्थापकं नार्थस्य व्यतिरेकाभावा-वेदकं सहोपलम्भसाधनम् अतद्धर्मत्वात्। अथ अथेंकधर्मः सहो-10पलम्भः; अत्रापि सहदाब्दार्थो वक्तव्यः। अथेंकधर्मत्वे वा अर्थस्यैव सत्तां व्यवस्थापयति, ततश्च विपरीतसाधनाद् विरुद्धः।

अथ उभयधर्मः; कथमुभयधर्मत्वे अन्यतरलोपः? अन्य-तरलोपश्चेत्; नोभयधर्मता उपपद्यते। ' उभयधर्मता च अन्य-15तरलोपश्च ' इति व्याहतमपदिश्यते। उभयधर्मत्वे च 'अर्थ-स्यैव विलोपो न ज्ञानस्य ' इत्यत्र नियामकं वक्तव्यम्। तच नास्ति। न च उपलम्भोऽन्यतरसङ्गावं व्यावर्त्तयति, सङ्गावेऽपि दृष्टत्वात् यथा ज्ञाने।

अपि च कस्यात्र पक्षीकरणम् - किं विज्ञानस्य, उत 20अर्थस्य ? तद्यदि ज्ञानं पक्षयसि ; तस्य किं साध्यते - अभावः, अव्यतिरेको वा ? तद्यदि अभावः ; स किं ज्ञानस्य, उत अर्थ-स्येति ? यदि ज्ञानस्य तदा अभ्युपेतहानम्, हेतोश्च पक्ष-धर्मता न लभ्यते । अथ अर्थस्य ; तदा असम्बद्धत्वम् - ज्ञानं पक्षयसि अर्थो नास्तीति व्याहतमपदिश्यते, सहोपलम्भस्य 25च व्यधिकरणत्वम् ।

अथ अव्यतिरेकः साध्यते; स किं ज्ञानस्य, आहोस्विद् अर्थस्य? तद्यदि अर्थस्य; तदाऽसम्बद्धाभिधातृत्वम् – ज्ञानं पक्षयिस, अर्थस्य चाऽव्यतिरेकप्रतिपाद्नं करोसि इति व्या-इतमपदिइयते, अर्थाव्यतिरेको हि अर्थधर्म:।

अथ ज्ञानस्यैव अन्यतिरेकप्रतिपादनं क्रियते; तिर्क स्वस्मात्स्वरूपाद्व्यतिरिक्तम्, आहोस्वित् पररूपाद्व्यति-रिक्तम्? तद्यदि स्वस्मात् स्वरूपाद्व्यतिरिक्तं ज्ञानम्; तदा 5 अविवादेन सम्बोधयितव्याः।

अथ परस्माद्व्यतिरेकप्रतिपाद्नं कियते; स परात्मा तात्त्विकः, अतात्त्विको वा? तद्यद् अतात्त्विकः; ततोऽव्य-तिरिक्तं ज्ञानमपि अतात्त्विकं भवेत्।

अथ तात्त्विकः; सोप्यवधारितदेहो वा, अनवधारितदेहो।0 वा ? तद्यदि अवधारितदेहः; स किं भिन्नाकारतया अवगतः, अभिन्नाकारतया वा ? यदि भिन्नाकारतया अवधारितः; तदा भिन्नाकारावगाहकविज्ञानदृषितपक्षत्वेन सहोपलम्भहेतोर-सिद्धता कालात्ययापदिष्टता वा।

अथ अभिन्नस्वभावतयाऽवधारितः; न तर्हि परात्मा,15 'परात्मा च अभिन्नस्वभावतयाऽवधारितः' इति च व्याघातः। किंच, अभिन्नस्वभावतया यदि प्रागेवाऽवगाहितः; तदा किं तत्र सहोपलम्भसाधनेन प्रयोजनम्? निष्पादितक्रिये कर्मणि साधनं सा[ध?]नन्यायमतिपतित।

अथ अनवधारितदेह:; स परात्माऽस्तीति कथं जानीषे ?20 न च अवधारितानवधारिताकारयो: एकत्वं बहुविदो वद्नित । अनवधारिताकारैकत्वे च ज्ञानस्याप्यसंवेदनं प्रसक्तम् ।

अपि च सहोपलम्भः किं ज्ञानयोः, उत अर्थयोः, ज्ञाना-र्थयोः वा ? तद्यदि ज्ञानयोः सहोपलम्भः; तदा न द्वितीय-स्याभावोऽव्यतिरेको वा सिड्यति, असिड्अ हेतुः, दृष्टा-25 न्तश्च साधनविकलः – ब्रिचन्द्रज्ञाने [न] ज्ञानयोः सहोपल-म्मोस्ति । अथ अर्थयोः; तदाऽसिद्धो हेतुः, न चान्यतरार्थ-लोपः । लोपे वा अन्यतरसिद्धौ बाह्यार्थव्यवस्थितिः । अथ ज्ञानार्थयोः सहोपलम्भः; तथापि हेतोरसिद्धता, दृष्टान्तश्च 5साधनविकलः ।

अथ सहोपलम्भात् इत्यस्यायमर्थः - एकोपलम्भात्। ए-कोपलम्भेन ज्ञानार्थयोरेकता उपपाचते।

नतु एकोपलम्भाद् इत्यस्य कोऽर्थः – किं ज्ञानार्थयोः एक एव उपलम्भः, उत एकस्यैवोपलम्भः, आहोस्विद् एकेनैव उप-10लम्भ इति। तद्यदि ज्ञानार्थयोः एक एव उपलम्भ इतिः न तर्हि अर्थाभावसिद्धिः। संवेद्यमानत्वेन विज्ञानसत्तावद् अर्थसत्ताऽपि सुस्थिता। असिद्धोप्ययं हेतुः नीलादावनेकोपलम्भसंभवात्। अनैकान्तिकोप्ययं हेतुः यस्माद्नेकनीललोहिताद्याकाराणाम् एकोपलम्भेऽपि नान्यतमव्यावृत्तिः अभेदो वा दृष्टः।

- 15 अथ एकस्यैव उपलम्भः एकोपलम्भः; तदेकं किं विज्ञानातमकम्, आहोस्विद् ज्ञानात्मकम् ? तद्यदि विज्ञानात्मकम् ;
  तद्सत्, नील-मणि-कुम्भादेविज्ञानोत्पादकत्वेन खरूपमवधार्यते
  न तु विज्ञानात्मतया, यस्माद् 'अनेन उत्पादितं विज्ञानम्' 'अत्र
  ममोत्पन्नम्' इत्येवं प्रवद्नित सन्तः न तु 'इद्मेव ज्ञानम्' इत्येवं
  20वक्तारो भवन्ति। यथा हि वस्तुत्वेन प्रतीयमानं नील-जलादिकम्
  एकोपलम्भानुरोधेन नावस्तुत्वेन प्रतिपद्यते तथा अविज्ञानात्मकतया अध्यवसीयमानं न विज्ञानात्मतया व्यवस्थापियतुं पार्यते,
  अन्यथा वस्तुत्वहानिप्रसंगात्, अथ(था)विज्ञानात्मतया तदेकमवधार्यते तदेष्टसिद्धरसिद्धः, सिद्धसाध्यता च स्यात्।
- 25 अथ एकेनैवोपलम्भः; सोप्यनुपपन्न एव, जलचन्द्राकदिः बहुभिरुपलभ्यमानत्वात्॥ छ॥

[ § १५. अवयविनिराकरणद्वारा स्थापितस्य क्षणिकत्वस्योत्थापनम् । ]

यद्प्युक्तम् – "अवयविनिराकरणे क्षणिकत्वम् – यदि हि
किल अक्षणिको भवति भावः तदा भवति अवयवाऽवयविभावः, तद्भावे तत्स्व(तस्याऽ)भावात्। अथ कथं तस्याभावः?
स्थायिनोऽर्थिकियाऽकरणात्। तदेव कथम् ? कथ्यते – किं येन 5
स्वभावेन आद्यामर्थिकियां करोति किं तेनैव स्वभावेन उत्तरोक्तराण्यपि कार्याणि करोति, अथ समासादितस्वभावान्तरः
करोति ? यदि तेनैव करोतिः; तदा एककाल्योगित्वं सर्वकार्यणां
प्रसज्यते, क्रमकरणं हीयते तस्य। न हथेकस्वभावायक्तां वस्तूनां
कालविकल्पो नाम। विकल्पे वा एकस्वभावायक्ततामित-10
कामन्ति। अथ स्वभावान्तरापक्तौ जनयितः; स्वभावान्तरापित्तश्च
पूर्वाकारपरिहारनान्तरीयकरूपा। तद्परित्यागे न आकारान्तरानुप्रवेशोऽस्ति, आकारयोः एकत्वायोगात्। अथ पूर्वाकारपरिहारः; तदा एतदेव क्षणिकत्वं यत् पूर्वीपरकार्यकारणम्। "

तदेतद्युक्तम्। यदि क्रमेण कार्यं न करोति युगपद्पि कथं15 करोति ? एकं नीलखलक्षणमनेकं विज्ञाननीलादिकं कार्यं करोति इति वः सिद्धान्तः। तदनेकं कार्यं किम(किमेके)नाकारंण करोति, आकारभेदेन वा?तद् यद्येकेन करोति; तदाऽऽयाता सर्वकार्याणामेकाकाररूपता एकत्वम्, एकस्य चानेकत्वमा-पद्यते। अथ आकारभेदेनानेककार्यं जनयति; आकारभेदात्20 तदेकत्वं व्यावर्त्तते, यद्व्यावृत्तौ नैकमनेकं कार्यं करोति।

अथ इत्थंभूतं स्वहेतुभ्यस्तदुद्गतं यदनेकयुगपत्कार्यकर-णात्मकम्; यद्येवं ममापि क्रमभाव्यनेककार्यकरणात्मकं समु-द्भृतं स्वहेतुभ्यः। [ § १६. क्षणिकत्वस्थापनाय प्रयुक्तस्य विनाशहेत्वभावस्य विनाशं विकल्प्य दूषणम् । ]

यद्प्यन्यदुक्तम् - " विनाशहेत्वभावात् श्लीणको भावः" तद्नुपपन्नम्; कथम् ? ते इदं प्रष्टन्याः - विनाशोस्ति वा, न वा? 5तचिद् नास्तिः; कस्य सहेतुकत्वं निहेंतुकत्वं वा विचारयन्ति मनीषिणः। नहि वन्ध्यासुतस्याभावे सहेतुकत्वं निहेंतुकत्वं वा विचारयन्ति सन्तः।

अथ विद्यते विनादाः; स वस्तुस्वभावानुबन्धी वा, वि-चिन्नहोत्पन्नो वा? तद्यदि वस्तुस्वभावानुबन्धी; न तर्हि 10निर्हेतुकत्वम्, वस्तुनो वा निर्हेतुकत्वप्रसंगः, सत्स्वभावानु-बन्धित्वच्यतिरेकप्रसंगो वा।

अथ व्यतिरिक्तः; तस्य निर्हेतुकत्वे कोपपितः? सहेतु-कत्वे नियतदेशकालयोगित्वेनोपलब्धिः। यदि नाम निर्हेतुको विनाशः वस्तूनां क्षणिकत्वे किमायातम्, वस्तुभ्योऽर्थान्तर-15त्वात् ?

> [ § १७. क्षणिकत्वोपयोगिन: विनाशनिहेंतुकत्वस्य विकल्पपञ्चकेन प्रतिवदनम् । ]

अथ निर्हेतुकत्वे वस्तूत्पत्त्यनन्तरमात्मानं समासाद्यति विनाशः; तद्युक्तम्। अत्र पंच पक्षा भवन्ति – वस्तूत्पत्तेः 20पूर्वम्, सह वा, अनन्तरं वा, कालान्तरे वा भवनम्, न वा भवनम्? तद्यदि पूर्वभवनम्; तदा भावोद्भवानुपपत्तिः। अथ सह; तदा भावानुपलम्भप्रसंगः। तत्सद्भावोपलम्भे वा सततो-पलम्भप्रसंगः, अभावस्याऽकिंचित्करत्वात्। तथाऽनन्तर-भूतेऽपि विनाशे सततोपलम्भप्रसंग एव। अथ कालान्तरे 25भवनम्; न तर्हि क्षणिकत्वं वस्तूनां विनाशस्य निर्हेतुकत्वे सत्यपि। अथ नैव भवनं विनाशस्य; तदा सर्वभावानां नित्य-स्वमापद्यते, विनाशस्याऽसंभवात्। अथ सहेतुके विनाशे नावश्यंभावो विनाशस्य, वस्त्रे रागवत् कारणव्यापारपराधीनवृत्तित्वात्, तद्भावे तस्या-भावः कथं भवेत् ? तद्युक्तम्, खहेतोरेव ध्रुवभाविविनाशा-हिस्योत्पत्तेः। भवतु वाऽभावस्यानुद्गमः न कश्चिद्विरोधः। न तु निर्मोक्षप्रसंगो गुणानां विनाशानुत्पत्तेः; नेद्मस्मद्विरोधेषु 5 राजते, मोक्षपरिकुप्त्यंकरणात्।

अथ कृतकस्य नित्यत्वं प्राप्ताति विनाशासंभवे सति ; सावधिका सत्ता अनित्या, निरवधिका तु नित्या, तत्कथं कृतकस्य नित्यत्वं विनाशासंभवे सति ? भवतु वा नित्य-त्वम्, न दोषोऽस्ति ।

[ § १८. प्रत्यक्षग्राह्यत्वेन उपपादितस्य क्षणिकत्वस्य खण्डनम् । ]

यद्प्यपदिष्टम् - " प्रत्यक्षेण क्षणिकत्वं वस्तूनां विषयी-क्रियते, अतीतानागतकालविकला वस्तुसत्ता वर्तमानकाला-लिङ्गिता प्रत्यक्षेण आत्मसात्क्रियते "-तदेतद्युक्तम्, अतीता-नागतवर्तमानकालानां किं प्रतीयमानाद्व्यतिरेकित्वम्, व्यति-15 रेकित्वं वा शत्यदि अव्यतिरेकित्वम्; तदा कालत्रयानु-मतं वस्तूपलब्धम्। अथ व्यतिरेकित्वम्; वस्त्ववगमे न अती-तानागतवर्तमानकालावगतिरस्ति। वस्तुमात्रोपलब्धेस्तद्स्तित्वं सिद्धम्, तद्भावश्च निष्प्रमाणकः।

अथ स एव भावोऽभावः; भावोऽन्यस्तर्हि वक्तव्यः,20 अभावस्य सर्वोपाख्याविनिवृत्तिलक्षणत्वात्। अथ कालान्तरे तस्य अन्योऽभावः; तस्याकिंचित्करत्वात् सत्ताखण्डनं प्रति।

अथापरकार्याकर्तृत्वं कालान्तरे तद्भावः: तद्युक्तम्, सर्वापरकार्यकर्तृत्वमेकस्य प्रत्यक्षात् प्रत्यभिज्ञानेन च पूर्वी-दितानुभवावेदिता सत्ता आत्मसात्क्रियते सैव सत्ता प्रत्यभि-25 ज्ञानेन आत्मसात्क्रियते। कथं पुनर्वेत्सीति चेत्; प्रत्यभिज्ञा- नादेव जानीमः। सैव सत्ता प्रतिभाति। आचानुभवेपि सा सत्ता प्रतिभाति। कुतोऽवगता? एवं ज्ञानयोरपि हेतुफलभावा-वधारणं न शक्यते कर्तुम्, तद्भावान्न कार्यानुमानम्॥ छ॥

[ § १९. बौद्धसंमतस्य स्वभावानुमानस्य निरासः । ]

5 तथा स्वभावानुमानस्यापि न सम्बन्धावधारणमुपपचते, तद्भावात्। भिन्नयोः सम्बन्ध(इ)योः सम्बन्धो दृष्टः, नहये-कस्य सम्बन्ध उपपद्यते।

किंच, कृतकत्वेन अनित्यत्वानुमानं क्रियते – किमवगतेन, अनवगतेन वा ? तचिद् अनवगतेन; तत्कथं खयमनु (मनव)10गतं साधनं भवितुमहिति ? अधावगतेन; तस्यां कृतकत्वावगतौ अनित्यत्वं प्रतिभाति वा, न वा ? यदि न प्रतिभाति; कथं प्रति-भासमानाऽप्रतिभासमानयोस्तादात्म्यम् ? अथ प्रतिभाति; किमनुमानेन ? निष्पादितिकये कर्मणि साधनानर्थक्यम्, अन्यथा हि कृतकत्वप्रतिपत्तावपि अनुमानसुपादेयं स्यात्।

- 15 अथ कृतकत्वं प्रतिपन्नमिति कृत्वा नानुमानसुपादीयते; तत्खभावानुबन्ध्यनित्यत्वमध्यवगतम्, किमनुमानेन ? अवगते च अनित्यत्वे यत् साधनसुपादीयते तत् कदाचिदनित्यता-प्रतिपन्त्यर्थम्, कदाचिच नित्यतासमारोपव्यवच्छेदार्थम्, कदा-चित्व(न्व)नित्यताव्यवहारार्थम् ?
- 20 तचिद् अनित्यताप्रतिपत्त्यर्थम्; सा ज्ञातैव, व्यर्थः प्रयासः।

अथ समारोपव्यवच्छेदार्थम्; समारोपव्यवच्छेदः अनित्य-त्वाद्व्यतिरिक्तः, व्यतिरिक्तो वा ? तद्यद्यव्यतिरिक्तः; असा-विप अनित्यत्वावगमेनैवावगतत्वात्र साधनान्तरमपेक्षते।

25 अथ व्यतिरिक्तः; स किं वस्तुभूतः, अवस्तुभूतो वा? तद्यदि वस्तुभूतः; तेन सह श्रव्दगतकृतकत्वस्य तादात्म्यानु-पपितिः। तादात्म्ये वा तद्वगमेनैवावगमात् नानुमानमपेक्षते। अथ अवस्तुभूतः; स किं कियते, ज्ञाप्यते वा ? तद्यदि कियते; तद्युक्तम्, सर्वोपाख्याविनिर्मुक्तस्य करणायोगात्, करणे वा वस्तुत्वप्रसंगः। अथ ज्ञाप्यते; तेन सह कृतकत्वस्य सम्बन्धव्यतिरेकात्, अव्यतिरेके वा तस्य वस्तुत्वं कृतकत्वा-सत्त्वं वा।

अथ अनित्यताव्यवहारः क्रियते – यो हि कृतकत्वं जान-न्नपि अनित्यताव्यवहारं न करोति स हि अत्र व्यवहार्यते; सोऽपि व्यवहारः अनित्यत्वाद्व्यतिरिक्तः, व्यतिरिक्तो वा? यद्यव्यतिरिक्तः; असावपि प्रतिपन्न एवानुमानिकः।

अथ व्यतिरिक्तः; स किं कृतकत्वेन उत्पाद्यते , ज्ञाप्यते 10 वा ? यदि उत्पाद्यते ; तदा न शब्दोत्पादकहेतूनामनुमानत्वम् ।

अथ ज्ञाप्यते; तेन साकं सम्बन्धोऽभिधेय:। न तादात्म्य-लक्षणः, ज्ञाप्याद् भिन्नत्वात्।

अथ तदुत्पत्तिलक्षणः; सोप्यनुपपन्न एव – किं व्यवहारेण उत्पाद्यते घटः, घटेन वा उत्पाद्यते व्यवहारः? न तावद्15 व्यवहारेण उत्पाद्यते घटः; आदौ घटसत्ता तद्नु व्यवहारः। अथ घटेनोत्पाद्यते व्यवहारः; तदा कारणानुमानम्, न स्वभा-वानुमानम्। तच्च स्वयमेव पर्युद्स्तम्॥ छ॥

[ १०. षड्विधार्थापत्तिप्रामाण्यस्य निरासः । ]

एवमथीपत्त्यादीनामप्यप्रामाण्यम्। किं पुनः अर्थाप-20 त्यादेः स्वरूपम्? कथं वा प्रामाण्यम्? तत्र दर्शनार्थापत्ते-स्तावत् स्वरूपं व्युत्पाद्यते – रूपदर्शनान्यथानुपपत्त्या चक्षुः-प्रतिपत्तिः। तथा, अनुमानपूर्विका – अनुमानाद्गित्वप्रतिप-त्यन्यथानुपपत्त्या – अग्निव्यक्तिप्रतिपत्तिः। अभावपूर्विका अर्थापत्तिः – जीवति देवद्तः गेहे नास्ति – गेहाभावान्यथानु-25 पपत्त्या बहिभीवप्रतिपत्तिः। तथा, आगमपृर्विका अर्थापत्तिः –

द्याव्दार्थप्रतिपत्त्यन्यथानुपपत्त्या दाव्दार्थसम्बन्धनित्यताप्रति-पत्तिः। तथा अर्थापत्तिपूर्विका अर्थापत्तिः – द्याव्दार्थसम्बन्ध-नित्यताप्रतिपत्तिः। तथा, उपमानपूर्विका अर्थापत्तिः – गवय-पिण्डग्रहणानन्तरं गेहावस्थितगोपिण्डे गोगवयसादृद्याविच्छन्ने उप्रतिपत्तिरुपमानात् पिण्डाविच्छन्ने वा सादृद्ये, तस्य पिण्डस्य वाह्दोहप्रसवसामर्थ्यम् अर्थापत्त्या प्रत्येति। एषा षट् प्रकाराऽर्थापत्तिः।

इयं चानुपपन्ना। यदुक्तम् - 'रूपद्दीनान्यथानुपपत्त्या च-श्चुरिन्द्रियं प्रतीयते '। तद्युक्तम्। चश्चुरिन्द्रियान्वयव्यतिरेक-10सम्बन्धावधारणमन्तरेण अन्यकारणपरिहारेण नियतकारण-प्रतिपत्तिः अर्थापत्त्याऽनुपपन्ना - चश्चुरादिकरणस्य पिद्याचादि-तुल्यत्वात् न तद्वगतिः, अवगतौ वा अर्थापत्त्यनुपपत्तिः।

यद्प्युक्तम् – 'अन्यथोपपद्यते ' इति । अत्र काऽनुमा ? अथवा रूपादिज्ञानस्यैव धर्मित्वं करणपूर्वकमिति साध्यो धर्मः 15कार्यत्वात् रथादिवत् ।

एवं सर्वार्थापत्तिविषयत्वेन प्रयोगव्युत्पादनं कार्यम्। प्रत्यक्षपूर्वकत्वाच अर्थापत्तेः तद्भावं तद्भावात्॥ छ॥ [११. उपमानप्रामाण्यस्य निरासः।]

तथा, उपमानमिष संभवति काननगतगवयिषण्डद्रीना-20नन्तरं गेहावस्थितगोषिण्डे गवयसादृश्यावच्छेदेन यिक्रज्ञानं तद् उपमानफलम्। गोषिण्डावच्छिन्ने सादृश्ये वा यद् विज्ञानं तद्रा उपमानफलं गवयिषण्डज्ञानमुत्पादनम्। तदेतद्युक्तम्, प्रत्यक्षमूलमुपमानम्, तद्पगमे तस्याप्यपगमात्।

अथ किमिदं गोगवयसाद्दयं यद् गोपिण्डग्रहणकाले ना-25वगतम् उपमानाद्वगम्यते ? किम् अवयवानां संस्थानम्, किं वा विषाणाद्यवयवा वा, सामान्यं वा, अथ धर्मान्तरम्? तद्यदि अवयवानां संस्थानं साद्द्रयम्; तदुपलब्धिलक्षणप्राप्तं वा, न वा? तद्यदि उपलिब्धिलक्षणप्राप्तम्; अवगतं तर्हि। अवगतपूर्वे यद् भवति गवयपिण्डद्दीनानन्तरं तत् स्मरणा-न्नातिरिच्यते।

अथ उपलन्धिलक्षणप्राप्तमिष नोपलभ्यते; तदा गवय-पिण्डेऽपि तस्य ग्रहणं नास्ति। तद्ग्रहणे पिण्डमात्रग्रहणे सति 5 भवति 'मदीया गौ: अनेन सद्दशी ' इति, तदास्व(श्व)विष-यमपि स्यात् ' मदीयोऽनेन सद्दशः ' इति।

अथ अनुपलब्धिलक्षणप्राप्तम्; तर्हि तस्य कचिद्पि ग्रह-णम्, ततश्च महिष्यादिद्द्यनेऽपि ' मदीया गौरनेन सहद्यी, अश्वो वा मदीयोऽनेन सहदाः ' इत्यु[प]ष्ठवः स्यात्। 10

अथ विषाणाचवयवाः सादृश्यशब्द्वाच्याः; ते च अ-वगता एव तेषु यद्भवति उत्तरकालं विज्ञानं तत् स्मृतिरूपता मृतिपति ।

अथ गोगवयसामान्यं सादृश्यशब्द्वाच्यम्; तचातु-पपन्नम्, यथा च न संभवति तथा प्रागेव आवेदितम्। भवतु 15 नाम, किं तदुपलब्धिलक्षणप्राप्तं वा – पूर्वविद्यभज्य दूषणं वक्तव्यम्।

अथ धर्मान्तरम्; तद्पि ऐन्द्रियकम्, अतीन्द्रियं वा? तद्यदि ऐन्द्रियकम्; तदा तस्य पूर्वीपलम्भे सति उत्तरकाल-भावि यत् तस्य विज्ञानं न तत् स्मरणाकारतां परित्यजित । 20

अथ तदुपलिब्धलक्षण[म]प्राप्तम्; न तर्हि तस्य कचिद्पि ग्रहणम्। तद्ग्रहणे न गवयद्द्यीने सिति 'मदीया गौरनेन सद्द्यी ' इत्यादिज्ञानेन द्याक्यते भवितुम्। भवने वा गवय-(या)द्द्यीनेऽपि स्यात्।

## [ § १. नैयायिकसंमतस्य उपमानस्वरूपस्य खण्डनम् । ]

अन्ये तु अन्यथा उपमानं व्याचक्षते विपश्चितः –
" गोगवयसाद्द्यं स्वज्ञानविद्याष्ट्रमुपमानम् । संज्ञासंज्ञिसम्बन्धप्रतिपत्तिः उपमानफलम् ।" एतचाऽसमीचीनम् । प्रागेव वनेउचरवचनाद्वगतं गोसद्द्यो गवय इति । कोऽर्थः ? गोसद्द्यास्य
गवय इति नाम । एवं च सर्वमेव संज्ञासंज्ञिसम्बन्धावधारणं
कृतम्, नोपमानं कल्पनीयम् ।

अथ संष्ठवन्यायेन कल्प्यते; भवतु, तथापि संज्ञी वि-चते संज्ञा तु न विचते । कोपमानं परिकल्प्येत ?

10 [ § २. संज्ञाप्रतिपत्तिविषयकमतद्वयस्य निरासः। ]

एके वद्न्ति – " स्वयमुचार्य संज्ञा प्रत्येति।" तद्युक्तम्, संज्ञाकाले साहरूयज्ञानस्य अनवस्थितेः।

अन्ये तु – " बुद्धश्वपस्थापिता संज्ञा प्रत्येति " एवमाम-नित । तद्युक्तम् । अविद्यमानस्य विषयार्थता न लभ्यते – 15' न सत्तामात्रेण जनकत्वेन वा ' इत्यादिना प्रागेव उपपा-दितम् । प्रत्यक्षपूर्वकं च उपमानमुद्गीयते । तद्भावे तत्कथं भवेद्व्यभिचारः येन विज्ञानोत्पाद्कत्वेन उपमानता, तचा-व्यभिचारित्वं न शक्यं(क्य)विज्ञानमिति पूर्वमेवावेदि-तम् ॥ छ ॥

20 [ १२. अभावप्रमाणस्य निरासः । ]

अपरे तु अभावाख्यं प्रमाणं सदुपलम्भकप्रमाणपश्चक-व्यावृत्तिरूपं व्याहरन्ति अभावविषयम्। तत्किमवगतम्, अनवगतं वा? यदि अवगतम्; तत्केनावगतम् – किं मेथ-व्यावृत्त्या, मानव्यावृत्त्या वा, सदुपलम्भकेन वा? तद्यदि 25मेयव्यावृत्त्या; तद्गतिः कथम्? अथ मानव्यावृत्त्या; तदा इतरे-तराश्रयत्वं दुरुत्तरमापद्यते। अथ समानव्यावृत्त्या अवधार्यते ; सैव ज्ञातुमारव्धा – कथं ज्ञापिका भवति ? न च एका ज्ञाप्या अन्या ज्ञापिका भवति सदुपलम्भकप्रमाणमात्रापगमस्य ज्ञापकत्वेनेष्टत्वाद् अनिष्ठा-दोषप्रसंगाच-सापि ज्ञापिका कथं ज्ञाता इत्यादिना।

अथ सदुपलम्भकेन अवगम्यते; हीयते तर्हि अभावाख्यं 5 प्रमाणम्, मेयाभावावगमेऽपि तदेवाऽस्तु ।

अथ अनवगतमेव मेयाभावेऽनुगमं करोति; यद्येवं देव-द्त्तस्य देशान्तरे विनाशे जाते देवद्त्तोपलम्भकप्रधाणपञ्चक-व्यावृत्तौ देवद्त्ताभावनिश्चयः स्यात्, न तु भवति प्रभुसमान-स्यापि । अथ वस्तुभूतनिमित्तान्तरवैकल्ये सति न भवति;10 तदेवास्तु तन्नान्तरीयत्वात् तद्गतेः ।

अभावस्य च प्रत्यक्षप्रमाणग्राह् यतां प्रतिपाद्यन्ति नैया-यिकाः। सम्बन्धश्च विषयविषयिभावलक्षणः विशेषणवि-शोष्यभावलक्षणो वा।

[ १३. संभवेतिह्यप्रमाणयोर्निरासः । ]

संभवस्य अनुमानेऽन्तरीभावसम्बन्धैकनिमित्तमर्दने (?) साति अर्थान्तरे प्रतिपत्तिरनुमानम् ॥ छ॥

ऐतिह्यस्य चागमे अन्तर्भावः । तस्य च प्रामाण्यं न संभवति, नानुमानान्तर्गतस्य नापि खतन्त्रस्य ।

[ १४. शब्दप्रामाण्यस्य निरासः । ] 20

[ § १. वाचकत्वेन शब्दप्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्योइलनम् । ]

एके वद्नित – " वाचकत्वेन गोशब्दस्य प्रामाण्यम् । " तचासमीचीनम्, शब्दार्थगो(योः) सम्बन्धव्यतिरेकात्। न तावत्तादातम्यलक्षणः, तयोराकारभेदात्। नापि तदुत्पत्ति-लक्षणः; अर्थापायेपि शब्दोदयद्शीनात्। 25

१५ त.

नापि सामयिकः शब्दार्थयोः सम्बन्धः; शब्दार्थव्यक्ती-नामानन्त्याद् अभिन्नैकनिमित्तस्य चाऽसंभवात्। न च संके-तितशब्दस्य अर्थप्रतिपत्तिकाले अवस्थानं विद्यते। नचार्थ-प्रत्यायकः(क)शब्दस्य संकेतोऽवगतः, समयकरणकाले तद्-5भावात्। न च स्रकार्यसम्बन्धमन्तरेण पूर्वशब्दसम्बन्धं स्वासारूप्याद् (?) वाचकम् अतिप्रसंगात्।

नापि ख(खा)भाविकः शब्दार्थयोः सम्बन्धः; तद्गत्य-भावात् न प्रत्यक्षेण नापि अनुमानेन ।

अथ अर्थापत्त्याऽनुमीयते; साप्यनुपपन्ना, प्रत्यक्षादि-10पूर्विका हि अर्थापत्तिः, प्रत्यक्षाद्यभावे तस्याप्य(तस्या अप्य)-भावः। न सा अनुमानाद् भिद्यते अर्थापत्तिः। न च अनु-मानग्राह्यः राब्दार्थयोः सम्बन्धो भवद्भिः प्रतिपाद्यते। नच तद्नुमानमस्ति। न च नित्यसम्बन्धस्य विज्ञानगमक(०नज-नक)त्विमहोपपद्यते उक्तन्यायात्।

- 15 एवं च सित सम्बन्धमन्तरेण पदानां वाचकत्वं न युज्यते। तद्वाचकत्वे च तत्पूर्वकवाक्यस्यापि वाचकत्वं न लभ्यते। अथ कथं न लभ्यते ? प्रसिद्धपद्पदार्थसम्बन्धपूर्वकं हि वाक्यं वाचकत्वेन गीयते। तद्प्रसिद्धौ वाक्यस्यापि वाचकत्वं न संगच्छते। एवं चाऽवाचकत्वे वेद्वाक्यानां कथं प्रामाण्यम् ?
- 20 अथ अप्रसिद्धपद्पदार्थपूर्वकमि वाक्यं वाचकत्वेन उद्गी-यते; तदा सर्वप्रमातृणां वेदोपलम्भे सित वेदार्थप्रतिपत्तिः स्यात्। किंच, अदृष्टविषये वेदवाक्यानां प्रामाण्यं कथं वेत्सि? वेदैकदेशत्वेन इति चेत्; न, अर्थवदेववाक्येन न व्य(अर्थवादवा-क्येन व्य)भिचारात् – " ग्रावाणः प्रवन्ते आदित्यो वैष्णव इति

25चतुःषष्टिवर्णानालोड्य प्रजापतिः पपौ " इत्यादिना ॥छ॥

[ § २. आप्तोक्तत्वेन शब्दं प्रमाणीकुर्वतां मतस्य निरासः । ]

अन्ये तु आप्तोक्तत्वेन प्रामाण्यमुशन्ति । आप्ताः साक्षा-त्कृतधर्माणः । तैर्यदुक्तं समैमाप्तं तत्किलाविसंवादकम् ।

"क्षीणदोषोऽनृतं वाक्यं न ब्रूयाद् हेत्वसंभवात्"। तदेतद्युक्तम्, आप्तस्य अत्यन्ताऽप्रत्यक्षतया तदायक्तताया 5 अनिधगते:। वीतरागज्ञापकं च अनुमानं न विद्यते तस्य अप्र-माणत्वात्।

भवतु वा आसोक्तत्वम्; प्रामाण्ये किमायातम्? किं सत्तामात्रेण प्रामाण्य[म्], विज्ञानजनकत्वेन वा? यदि सत्तामात्रेण; तद्युक्तम्; अकारकस्य प्रामाण्याऽयोगात्। 10

अथ विज्ञानजनकत्वेन प्रामाण्यम्; तित्कम् एकलस्य, सहकारिकारणोपचरितस्य वा ? तद्यद् एकलस्य; तद्युक्तम्, स्वयमनभ्युपगमात्, क्रमयौगपद्यासंभवाच।

अथ सहकारिक(का)रणोपचरितेन जन्यते; यद्येवं तदा सहकारिकारणं दुष्टमप्यभ्येति, तद्नुरोधेन विपरीतमपि ज्ञानं 15 जनयति आसोक्तत्वे सत्यपि। यथा अभिनवकम्बलसम्ब-निधनं माणवकं दृष्ट्वा प्रवक्ता वाक्यमुच्चारयति – नवकम्बल-कोऽयं माणवकः इति; श्रोता तु अधर्ममनः क्षोभादिना निमि-त्तेन नवत्वसंख्यायुक्तकम्बलसम्बन्धिनं प्रतिपद्यते। तथा प्रता-रणवुद्धया नवत्वसंख्यायुक्तकम्बलसम्बन्धी माणवक इत्युक्ते 20 अवदातकर्मानुरोधेन प्रतिपत्ता अभिनवकम्बलसम्बन्धिनं प्रत्येति, तथा वेद्वाक्यानामपि अवदातेतरकर्मानुवेधेन विप-रीतार्थावबोधोत्पाद्कत्वमुपपद्यते। तथा, भूतोप्धातचेतोविक-(का)रमनः क्षोभादिना वा निमित्तेन॥ छ॥

१ शममार्गे–टि॰

[ § ३. अपौरुषेयत्वेन वेदस्य प्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्य ब्युदासः । ]
अन्ये तु कुमितमतानुसारिणो वदिन्त — "वेदस्य प्रामाण्यमन्यथा—अपौरुषेयत्वेन। पुरुषा हि रागादिविपरीतचेतसो विपरीतमुपपादयन्ति, न च वेदविधातृसंभवोऽस्ति। तदुक्तम्—
ऽनित्यो वेदः अस्मर्यमाणकर्त्तृ[क]त्वात् व्योमादिवत्। वेदवेधसोऽपगमे तदायत्ता दोषा व्यपगता भवन्ति। ते हि विधातृसत्तानुवर्त्तिनः तद्व(प)गमे कथमवतिष्ठेरन्। तेषामपाये कथमप्रमाणमाद्यंक्यते वेदः। यदुक्तम् —

" दोषाः सन्ति न सन्तीति पौरुषेयेषु युज्यते। वेदे कर्तुरभावात्तु दोषाशंकैव नास्ति नः॥"

[ तत्त्वसं० का० २८९५ ]

" चोदनाजनिता बुद्धिः प्रमाणं दोषवर्जितैः। कारणैर्जन्यमानत्वात् लिङ्गाप्तोक्ताक्षबुद्धिवत्॥"

[श्लोकवा, सू. २. श्लो. १८४]

नच चोद्नाजिनतं विज्ञानं सिन्द्ग्धम्, किंस्वित् इत्यनेना-15कारेणानुपजायमानत्वात् । नचेदं भ्रान्तं देशान्तरादावबाध्य-मानत्वात् । यत् देशान्तरादौ बाध्यते तत् मिथ्या, यथा मरीचिनिचये अम्बुज्ञानम्, कालान्तरे च बाधा यथा आरक्त-पटे हाटकविज्ञानिमत्येवमादि, नचेदं भ्रान्तं तथा, तस्माद-वितथम्।"

- 20 यत्तावदुक्तम् 'नित्यो वेदः कर्त्रस्मरणात्'; तद्युक्तम्, कूपारामादिभिरनैकान्तिकत्वात् । तेषां हि कर्ता न स्मर्थते अथ च अनित्यत्वम् । अथ देशकालोच्छेदात् तत्र कर्त्तुर-स्मरणम्; एवं तर्हि अविशेषाभिहितेऽर्थे विशेषमिच्छतो हेत्वन्तरं नाम निग्रहस्थानम् ।
- 25 अथवा सत्यपि विशेषणोपादाने हेतोः विपक्षगमनं न निवारयितुं पार्यते, यथा कृतकत्वविशेषणोपादानेऽपि न

प्रमेयत्वस्य व्यावृत्तिरस्ति । अथ कृतकत्वम् ; तदेव गमकं व्या-वृत्तत्वात् । न हथेकस्य व्यावृत्तौ अन्यस्य व्यावृत्तिरस्यिति-प्रसंगात् ।

किंच, साध्यविरुद्धे हेतोः(तौ) किं विशेषणोपाद्नम्, तिद्वपरीते वा? तद्यदि विरुद्धे; तदाऽनर्थकं विशेषणोपादा- 5 नम्। अथ अविरुद्धेप्येवमेव – निह विशेषणेन विरुद्धस्व-भावता व्यावर्त्तते, यथा कृतकत्वविशेषणोपादानेऽपि न चाक्षुषत्वस्य शब्दे वृत्तिलाभः। तथा देशकु(का)लोच्छेदाभाव-विशेषणोपादानेऽपि अस्मर्यमाणकर्त्तृ[क]त्वस्य न विपक्षाद् व्यावृत्तिरस्ति। असिद्धोप्ययं हेतुः यस्मात्स्मरन्ति एव कर्त्तारं10 काणादाः। तथा लौकिका अपि बहुलं वक्तारो भवन्ति – 'ब्र-द्मणा वेदाः प्रणीताः' इति। अपि च किमशेषजनस्मरणनिवृत्तिरह हेतुत्वेन विवक्षिता, आहोस्वित् कितपयपुरुष-स्मरणविनिवृत्तिः? तदादि सकलजनस्मरणविनिवृत्तिः; तदाऽ-सिद्धा, अवधारियतुमशक्यत्वाच अवीग्भागविद्धिः। अव-15 धारणे वा त एव सर्वज्ञाः स्युः अर्वाग्भागविद्यो न भवेयुः।

अथ कतिपयपुरुषापेक्षया; तदानैकान्तिको हेतुः, वि-द्यमानकर्त्तृकेष्वपि कर्त्ता न स्मर्यते कैश्चित्।

अन्यच, कितपयै: पुरुषैर्न स्मर्यते – अर्थादापद्यते – पुरु-षान्तरस्मर्थमाणकर्तृको वेदः, विशेषप्रतिषेधस्य शेषाभ्यनुज्ञा-20 विषयत्वात् । न च पुरुषजन्यत्वेन वेद्स्याऽप्रामाण्यम्, अपि तु पुरुषदोषोत्पाद्यत्वेन । अतः स एव अपनेयः न पुरुषव्यापारः । अथ पुरुषस्य दोषाधिकरणत्वे तज्जन्यत्वे दोषजन्यत्वमप्या-शंक्यत इति चेत्; यद्येवम् इन्द्रियाणामपि दोषाधिकरणत्वेन तदुत्पादितविज्ञानानामप्रामाण्यं समाशंक्यत इति सर्वत्र प्रा-25 माण्यानास्वा(इवा)सः स्यात् । न च अस्मर्यमाणकर्तृकत्वेन वेद्शब्दानामपौरुषेयत्व-संसिद्धिः, अन्यथापि अस्मर्यमाणकर्तृकत्वसुपपद्यते – केनापि विद्ग्धमतिना वेद्सन्दोहसुत्पाद्य आत्मा अपह्रूयते – 'नाहं वेदानां विधाता ' इति ।

5 भवतु वा अपौरुषेयो वेदः; प्रामाण्ये किमायातम्? अथ पुरुषव्यावृत्त्या तद्दोषव्यावृत्तिनिबन्धनं प्रामाण्यम्; तद्-व्यावृत्त्या तद्गुणव्यावृत्तिनिबन्धनमप्रामाण्यं किन्नेष्यते? अथ पुरुषगतगुणदोषव्यावृत्तौ निसर्गगुणानुवेधेन प्रामाण्यमिष्यते; पुरुषगुणदोषव्यावृत्तौ निसर्गदोषानुवेधेन अप्रामाण्यं किन्न 10गीयते? अपि च यथा अपौरुषेयत्वे सत्यपि रागादिदोषसम्ब-निधता उपलभ्यते, तथा वेदेऽपि भविष्यति।

किंच, अपौरुषेयत्वेन कर्त्तृद्दोषापगमः कृतः, श्रोतृद्दोषास्तु केनापनीयन्ते । तथा हि – अर्थप्रतिपत्तौ तानपेक्ष्य विपरीतां प्रतिपत्तिमभिनिर्वर्त्तियिष्यति । ततश्च नित्यानामपि कर्त्तृकर्मणां 15दुष्टसहकारिकारणानुवेधेन विपर्ययादिज्ञानहेतुत्वमुपप्यते न वाक्यानां प्रमाणप्रतिलम्भः ।

यद्प्युक्तम् - 'देशान्तरादावबाध्यमानत्वात् प्रमाणं चोदना-जनिता बुद्धिः' - तद्युक्तम्, स्मृतेबीधारहितत्वेऽपि अप्रमाण-त्वात् ।

20 किंच, बाधाशब्देन विपरीतविज्ञानमपदिश्यते, तच नोत्पद्यते – किं चोदनाजनितविज्ञानस्य यथार्थत्वेन उत तदु-त्पादककारणवैकल्येन इति सन्दिहन्यते ।

अपि च, बाधारहितत्वेऽप्यप्रामाण्यं दृष्टं – बाधकविज्ञा-नोत्पत्तेः पूर्वम् । बाधाप्युपजायमाना कालविकल्पेन उपजायते – 25कविद्धेमासेन कचिन्मासव्यवधानेन कचिच अब्द्रस्यत्रयव्यव- धानेन, अन्यत्र तु कारकवैकल्यान्नैव संपत्स्यते। नचैतावता प्रमाणं चोद्नाजनिता बुद्धि:।

किंच, बाधारहितत्वमिष किम्-अशेषपुरुषापेक्षया, कितपय-पुरुषापेक्षया वा ? यद्यशेषपुरुषापेक्षया; तदावगन्तुं न शक्यते, परिचत्तवृत्तीनां दुरन्वयत्वात्। अथ कितपयपुरुषापेक्षया बाधा- 5 रहितत्वम्; तदाऽनैकान्तिको हेतुः – यथा असत्योदके जातो-दक्षवुद्धिः तस्मादेशात् देशान्तरं यदा प्रयाति तत्रैव दशार्धता-मुपयाति, नच तस्य बाधकं विज्ञानमुत्पन्नम्। किमेतावता तत् प्रमाणं भवतु ? अथवा चोद्नाजितविज्ञानस्य निर्विषयत्वमेव भ्रान्तत्वम्, चोद्नाजितविज्ञानसमानकालीनकर्त्तव्यतारूपा-10 र्थस्याऽसंभवात्। संभवे वा चोद्नावचसो वैकल्यम्, वितान-कियाविलोपः। अथ न विद्यते कर्त्तव्यतारूपोऽर्थः; कथं चोद्नावचनोद्भृतं विज्ञानं न मिथ्या ? अन्यथा केशोण्डकसंविदो मिथ्यात्वं न भवेत्। अथ तस्या[:] प्रतीयमानार्थाऽसंभवेन मिथ्यात्वम्; तदिहापि तदेवास्तु।

अथ चोद्नाजिनतिविज्ञानार्थस्य पुनः सद्भावो भवति तेन तस्य यथार्थत्वम्। न तु केशोण्डुकविज्ञानस्य कदाचिद्पि सद्भा-वोऽस्ति। सोऽयं विषभक्षणेन परं प्रत्याययित तपस्वी। चोद्ना-र्थस्य पश्चाद्भवनं तिद्वज्ञानानुपयोगि, तिस्मिन् काले ज्ञानस्य अस्तिमतत्वात्, विज्ञानकाले च अर्थस्य(स्या)संभवात्। 20

अथवा, इयमेव बाधा यदुत असंभाव्यमानार्थस्य प्रतिपाद-कत्वं यथा तन्तु-तुरि-कारकोपनिपाते सित वस्त्रादिकार्यमुप-जायमानं दृष्टम्। पुनः पटार्थिने उपदेशो दीयते – 'तन्तूनामुपा-दानं कुरुष्व' इति। न त्वेवं सप्ततन्त्ववदातकर्मणोः साध्यसाधन-सम्बन्धावधारणम्, नापूर्वम्, येनात्र उपदेशस्य साफल्यं भवति।25 एवं तावदुक्तेन न्यायेन शब्दानां वाचकत्वेन प्रामाण्यं न युज्यते।

<sup>-</sup> १. भरणम् - टि॰

[ § ४. विवक्षास्चकत्वेन शब्दप्रामाण्यं स्वीकुर्वतां मतस्य खण्डनम् । ] अथ विवक्षासूचकत्वेन लिङ्गभूतस्य प्रामाण्यम् । तदुक्तम्—

" विवक्षाप्रभवा हि शब्दाः तामेव संसूचयेयुः " इति ।

तदेतद्युक्तम्, यथा हेतुफलभावो नास्ति सौगते मते 5तथा प्रागेव प्रपश्चितम् ॥ छ ॥

[ § ५. साधुपदादर्थप्रतिपत्तिं वर्णयतां वैयाकरणानां मतस्य निरासः । ]

अन्ये तु साधुपद्शन्दाद्रथेप्रतिपत्तिं वर्णयन्ति। साधुत्वं च लक्षणयोगित्वेन। लक्षणं च सूत्राण्येव, लक्ष्यं गौरित्यादिपदम्। अथ किमिदं नाम यल्लक्षणेन परमर्षिगदितेन सूत्रकलापेन 10लक्ष्यते? किं गकाराद्यो वर्णाः, वर्णेभ्योऽर्थान्तरं वा पदं स्कोट-रूपम्? तद्यदि वर्णाः; ते किं नित्याः सन्तः पद्संज्ञा भवन्ति, उत उपजननधर्मकाः? तद्यदि नित्याः क्रूटस्थाः सन्तो वर्णाः पद्संज्ञा भवन्ति; तत्र किं न्यस्ताः, समुदिता वा? तद्यदि न्यस्ताः; सनातना एते पद्संज्ञा भवन्ति, तद् गवर्णेनैव 15केवलेन गोऽर्थप्रतिपाद्नं कियते, ओकारेण वा अर्थप्रति-पाद्नं कियते। तत्रश्च पूर्वीपरवर्णोचारणानर्थक्यम्। न चात्रैक-रिमन् वर्णे विभक्त्यन्तता अस्ति, अपि तु वर्णकद्म्बके वि-भक्त्युत्पाद्गभ्युपगमात्।

अथ समुदितानां पद्संज्ञा। तद्यु(दु)क्तम् – "बहूनां संघा-20तशब्दवाच्यत्वम्, न हथेकस्मिन् संघातशब्दप्रयोगोऽस्ति, अपि तु गकारौकारविसर्जनीयेषु समुद्रायशब्दः प्रयुज्यते।" तद्युक्तम्, वर्णानां नानाता विद्यते। वर्णो हि अवर्णात् वर्णात्मतया व्यावर्तते वर्णान्तरात्तु कथं व्यावर्त्तते? किं वर्णा-कारतया अवर्णात्मतया वा? तद्यद् वर्णाकारतया व्यावर्त्तते; 25तद्राऽन्येषां वर्णस्पता न प्राम्नोति नीरतीरादेरिव। अथ अवर्णा-त्मतया व्यावर्त्तते; तद्रा[ऽ]वर्णात्मता व्यावर्त्तते उक्तानामिव, ततश्चैक एव वर्णात्मा जगित संजातः। तस्य गोऽर्थवाचकत्वं न युज्यते सुप्विभक्त्यनुपपत्तेः।

नापि वर्णानां निल्लावप्रत्यायकं प्रमाणमस्ति , एवं प्रत्यक्षादीनामप्रामाण्यप्रतिपादनात् । तीव्रमन्दात्मतया गव-र्णस्य नानात्वोपलब्धेः गकारोऽपि भेदवान् न गकारे(रै)- 5 कत्वम्।

अथ व्यञ्जकवद्योन तीव्रमन्दादिबुद्धेरुत्पत्तिः न गवर्णस्य भेदोऽस्तिः तद्युक्तम्, गवर्ण एव प्रतीयते तीव्रमन्दाचात्म-तया न व्यञ्जकानि गवर्णबुद्धिर्वा । यदि व्यञ्जकभेदेन तीव्र-मन्दादिभेद्परिक्कृष्तिः क्रियते गवर्णात्मा तु न भिद्यतेः तद्याः । गकारादिविभागोऽपि व्यञ्जकभेद्निबन्धनोऽभ्युपगन्तव्यः , वर्णात्मा त्वेक एव । ततश्च गवार्थप्रतिपत्तिने प्राप्नोति एक-स्मिन् वर्णे सुप्विभक्तयनुपपत्तेः ।

किंच, भिन्नाकारतया प्रतीयमानस्य यद्येकत्वमभ्युपग-म्यते; नानेकं जगत् स्यात्, अभिन्नात्मके च जगति मान-15 मेयव्यवस्थैव हीयते। न च नित्यस्य अनुपजातविकारस्य विज्ञानोद्यदानसामर्थ्यमस्ति।

अथ क्रियते; किमनुपजातातिश्येन वा, अव्यतिरिक्तो-पजातातिश्येन वा, व्यतिरिक्तोपजातातिश्येन वा? त-चादि अनुपजातातिश्येन क्रियते; तदा सर्वदा क्रुर्यात् एक-20 स्मिन् वा काले कुर्यात् तद्देहमात्रानुबन्धेना(न) कालविल-म्बनायोगात्।

अथ अन्यतिरिक्तोपजातातिशयेन क्रियते; तथापि सना-तना वर्णाः, अन्यतिरिक्तातिशयकरणपक्षे स एवोपजायते, फलानिष्पत्तिकरणखरूपाऽनितवृत्ते:।

यदात्र 'नाकाल 'इत्येव शुद्धः पाठः स्यात् तदा ईषत्कालार्थकम् 'आ 'पदं सन्धिगतं बोध्यम्।

अथ व्यतिरिक्तोपजातातिशयेन कियते; तस्यातिशयः कथम्? यो यस्य केनापि सम्बन्धेन न सं(०न्धेन सं)बन्ध्यते स तस्यातिशयः । यदि च अन्तिर्हितवर्णस्मरणविशिष्टोऽन्त्यो वर्णः पदम्; तस्यापि स्मरणकाले तिरोहितत्वादवाचकत्वम्— 5" तस्य व्यञ्जकानां क्षणिकत्वात् क्षणोपलिधः " इति वचनात् । यदि वर्णा व्यञ्जकैर्व्यज्यन्ते तदा समानदेशावस्थितं समानेन्द्रियग्राह्याणां प्रतिनियतव्यञ्जकत्वेनेष्टम् एकान्तर्गतो-दक्कनकादीनां वदन्ति वैशेषिकाः । (१)

अथ अनित्या वर्णाः पद्संज्ञा भवन्तीति चेत्; तन्नापि किं 10व्यस्ताः, समस्ता वा? तद्यदि व्यस्ताः; तदा गकारौकार-विसर्जनीयान्यतमे वर्णे न विभक्तयुत्पादोऽस्ति, उत्पादे वा एको वर्णः वाचकः स्यात् – वर्णान्तरोचारणानर्थक्यम्।

अथ वर्णसमुदायः पदम्; प्रतिक्षणध्वंसिनां समुदायाथों वक्तव्यः, बहूनामवस्थितरूपाणां समुदायो लोके दृष्टः, न च 15वर्णानां भूयस्त्वमस्ति उक्तान्न्यायात्। किंच अन्त्यवर्णग्रहणा-नन्तरं पूर्ववर्णस्मरणम्, पूर्ववर्णस्मरणानन्तरम् अन्त्यवर्णे ज्ञानम्, ततश्चास्य अर्थप्रतिपत्तिकाले पदं [न] विद्यते तेनाऽपदिकाऽर्थ-प्रतिपत्तिः स्यात्।

न च कार्यरूपता वर्णानां विद्यते। सती सत्ता संवेद्यते। 20विज्ञानोत्पत्तेः पूर्वे वेद्यस्य सत्ता, पश्चाद्विज्ञानम्। तद्वेद्यं किम्-अधुनोत्पन्नं विषयतां याति, चिरोत्पन्नम्, अनुत्पन्नं वा? नाल-मालोचियतुं ज्ञानम्, तत्स्वरूपमात्रास्तित्वविधायकत्वेन त-दुत्पत्तेः।

न च तत्कारणं विद्यते। ननु प्रयत्नादिकं विद्यते; तद्-25युक्तम्, तेषां प्रयत्नादीनां खरूपं कथं गृहचते – किं सत्ता-मात्रेण, कारकत्वेन वा? तद्यदि सत्तामात्रेण; तदा जनकं रूपं न स्यात्। अथ कारकत्वेन गृहचते; किम् आत्मजनकत्वेन, आ-होस्विद् अन्यजनकत्वेन? तचिद् आत्मजनकत्वेन गृहचते; तदात्मा तेनोत्पाचते न वर्णः। अथ अन्यजनकत्वेन अवधा-र्यते; तदा अन्यस्य सत्ता सिद्धा। तहर्चा(नहचा)क्षिप्तान्य-सद्भाव एव सद्भावोऽस्याध्यवसीयते, ततः तत्समानकाली- 5 नत्वेन हेतुफलभावाऽसिद्धिः।

किंच, पूर्वापरभावेन हेतुफलभावः, किं वा पूर्वापरग्रह-णेन? तद्यदि पूर्वापरभावेन हेतुफलभावः; तदा ज्ञानं विना 'अस्ति' कथं ज्ञायते? ज्ञानाभावेनाऽज्ञाने किं पूर्वोत्पन्नौ सहोत्पन्नौ वा? अथ पूर्वापरग्रहणेन हेतुफलभावव्यवस्था10 इति; तद्युक्तम्, अनियतं ग्रहणं दृष्टम् – कार्यं दृष्ट्वा कारणं गृह्णाति, कारणं दृष्ट्वा कार्यं गृह्णाति, उभयं च युगपत् गृह्णाति। एवं च स्थिते न हेतुफलभावविनिश्चयोऽस्ति। तद्भावान्नाऽ-नित्या वर्णाः पदं भवितुमहीति।

अथ वर्णेभ्योऽथीन्तरभूतं पदं वर्णव्यङ्ग्यस्भोटरूपमभ्यु-15 पगम्यते। वर्णानां किल अर्थप्रत्यायकत्वं व्यस्तसमस्तानां संभवति, अस्ति च सा अर्थप्रतिपत्तिः तेन अर्थान्तरभूतं वर्णेभ्यः पदं विद्यः। अभिन्नाकारा च प्रतिपत्तिर्वर्णेष्वनुपपन्ना तेन वर्णेभ्यो भिन्नम् अभिन्नाकारं पदमध्यवसीयते।

यत्तावदुक्तम् – " अर्थप्रतिपत्त्यन्यथानुपपत्त्या पद्मव-20 गम्यते " तद्युक्तम्, अर्थापत्तेः प्रामाण्यमेव नास्ति । यथा च न विद्यते तथा प्रागेव प्रपश्चितम् । न च पदेन सह प्रतिबद्धा अर्थप्रतिपत्तिः अवगतपूर्वी येन अन्यकारणपरिहारेण पदं बोधयति । प्रत्यक्षं च प्रमाणमेव न भवति । कथं तत् पद-प्रतिपाद्नाय अलम् ? न च नित्यस्य विज्ञानाद्यर्थिकयाकरण-25

सामध्यमस्ति। एवं लक्ष्यभूतं पदं न विद्यते। तद्भावान्नि-विषयं पारमार्थे(मर्षे) लक्षणमिति।

अपि च, यानि लक्षणपराणि सूत्राणि तेषां लक्षणं विद्यते, न वा ? यदि विद्यते; तत्रापि अन्यद् अत्रापि अन्यद् 5इत्यनिष्ठायां च न किंचित् पदं ज्ञानं(तं) स्यात्। अथ न विद्यते; किमेवं तर्हि तेषां साधुत्वं न विद्यते ?

अथ लक्षणाभावेऽपि तेषां साधुत्वं विद्यते; एवं गावी-गोणी-गोपुत्तलिकेत्येवमादीनामपि अपभ्रंसा(शा)नां लक्षणा-भावेऽपि साधुत्वं भविष्यति। अथ लक्षणाभावान्न गाव्या-10दीनां साधुत्वम्; तदा सूत्रपदानामपि तदभावादेव असा-धुत्वम्। अपि च, यदि नाम लक्षणविकलता शब्दस्य; तदा किं भवति? किमुचारियतुर्मुखभङ्गः संपद्यते, शब्दस्य वा अवाचकत्वम्, अर्थस्य वा रूपविपर्यासो जायते, किं वा अपशब्दप्रतिपादितार्थस्य अर्थक्रियाकर्तृत्वं हीयते, अपशब्दो-15चारणे सति अमङ्गलोदयो वा भवति?

तचिद् तावत् प्रवक्षमुखभङ्गो भवति गावीशब्दोचारणे तृ सितः तदैते बहुलं गावीशब्दोचारणं कुर्वाणाः समुपलभ्यन्ते प्रवक्तारः, न च तेषां मुखभङ्गः समुपलभ्यते ।

अथ गावीशाब्दस्य वाचकत्वं नोपपद्यते; तद्युक्तम्, 20गावीशब्देन बहुलं व्याहरन्ति प्रमातारः। अथ गोऽर्थप्रति-पित्सूनां गावीशब्दश्रवणानन्तरं गोशब्दे स्मृतिरूपजायते स च गवाद्यर्थवाचक इति चेत्; तद्युक्तम्, म्लेच्छादीनां साधुशब्दपरिज्ञानाभावात् कथं तिष्ठिषया स्मृतिः? तद्भावे न गोऽर्थप्रतिपत्तिः स्यात्।

25 अथ अर्थस्य रूपविपर्यासो भवति : तद्युक्तम् , न गावी-राब्देन अभिधीयमानस्य गोरूपता व्यावर्त्तमाना दृष्टा । अथ अर्थिकियाकर्तृत्वं हीयते; तद्युक्तम्, गावीशन्देन अभि-धीयमानस्य वाहदोहप्रसवसामध्ये नातिवर्तते गोपिण्डस्य। अथ गावीशन्दोचारणादमङ्गलोदयो भवति, न तु वाचकत्वं निराक्रियते असाधुशन्दस्य। तदुक्तम् –

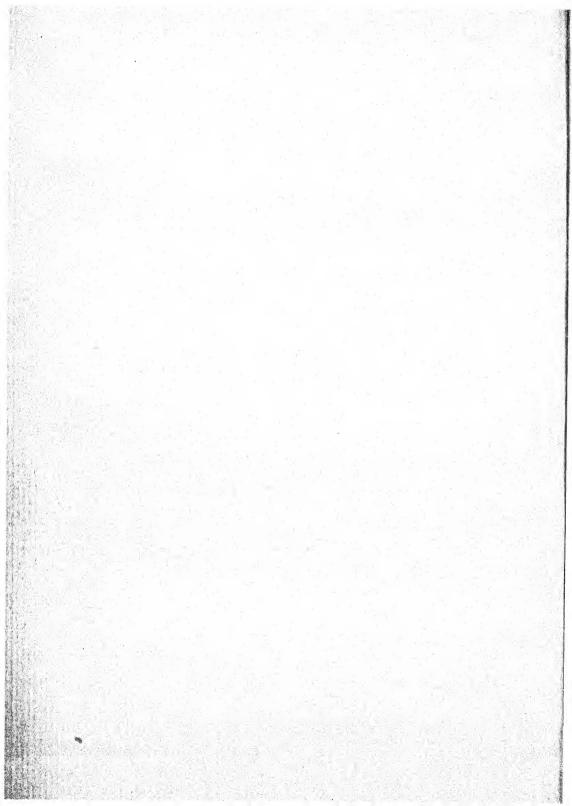
" अपशब्दोनुमानेन वाचकः कैश्चिदिष्यते । वाचकत्वाऽविशेषेऽपि नियमः पुण्यपापयोः॥ "

तद्युक्तम्, तेन सह प्रतिबन्धाभावात्। न चापोस्तित्वग्राहकं(?) प्रमाणमस्ति । अन्यथैव काले च न म्लेच्छि[त]च्यमिति नियमोऽभ्युपगम्यते। न च शुद्धम्, अन्यत्र पण्डितानामपि व्यवहारोद्यदानद्र्शनात्।

तद्वमुपपूतेष्वेव तत्त्वेषु अविचारितरमणीयाः सर्वे व्यव-हारा घटनत इति ।

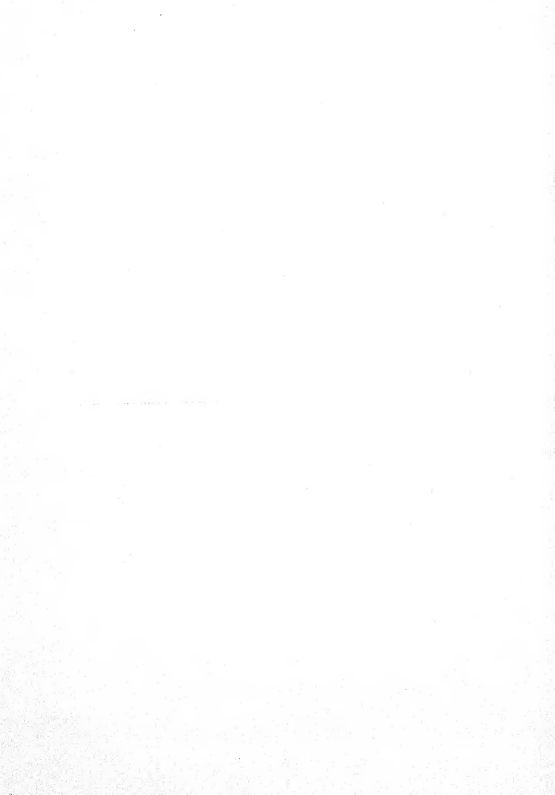
ये याता निह गोचरं सुरगुरोः वुद्धेर्विकल्पा दृढाः,
प्राप्यन्ते ननु तेऽपि यत्र विमले पाखण्डद्पेच्छिदि।
भहश्रीजयराशिद्वगुरुभिः सृष्टो महार्थोद्यः – 15
तत्त्वोपश्रवसिंह एष इति यः ख्यातिं परां यास्यति॥
पाखण्डखण्डनाभिज्ञा ज्ञानोद्धिविवर्ष्टिताः।
जयराशेर्जयन्तीह विकल्पा वाद्जिष्णवः॥ छ॥

संवत् १३४९ मार्ग० वदि ११ शनौ धवलकके महं० नर-पालेन तत्त्वोपश्चव्रनथपुस्तिका लेखीति । भद्रं ॥ 20



## तत्त्वोपप्लवसिंहस्य

# परिशिष्टानि



# १. तत्त्वोपष्ठवसिंहस्य शब्दसृची\*

27

| अ                                     |                                                        |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| अकर्तृ ८०. २                          | अनुपछव्धिकारण ७२. २५                                   |
| अकारक ५२. ४                           | अनुपलभ्यस्वभाव ६२. १३                                  |
| अकृत-कृताभ्यागमनाशदोष ८१. ३           | अनुपलम्भ ६९. ११                                        |
| अक्षणिक १०५, २                        | अनुभव ५७. २४                                           |
| अक्षणिकत्व ८९. १                      | अनुभवाकाराननुकारित्व ५७, २६                            |
| अक्ष्मी ४०.८                          | अनुमातृ ७१. २३                                         |
| अग्निसंवित्ति ६६. ५                   | अनुमान १०. २२; २१. २२; २४.                             |
| अजनक ५१.२१                            | २३, २४; २५. ८; ३०.१२ ;                                 |
| अज्ञान ११. १४                         | <b>રૂદ</b> , ૧૦; <b>રૂ</b> ς, ૧૬                       |
| अतञ्जननस्वभाव ८६. २०                  | -ह <b>ध्ट-सामान्य</b> तोहष्ट ८. १४                     |
| अतथ्यता <b>१३.</b> ४१                 | -अप्रामाण्य <b>२४</b> . १०                             |
| अतादात्म्यव्यवस्थित ५. २३             | -अनुमानज्ञानस्य विषयार्थः <b>३०</b> . १५               |
| अतिशय ७५. २५; <b>१२२</b> . ३          | -संभवस्यानुमानेऽन्तर्भावः <b>११३.</b> ९६               |
| अतीतता ३७.८                           | अनुमान ( नैयायिक )                                     |
| अत्यन्ताभाव ५. ६                      | -प्रत्यक्षाभावेऽनुमानाभावः ६५. १                       |
| अदुष्टकारणजन्यत्व ५८. १३              | –अविनाभावसंवन्धग्रहणानुपवत्तरनुगा-                     |
| अदृश्य ५०. ७                          | नाभावः ६५. ६                                           |
| अध्यक्षात्मक ९, ६                     | –कार्यत्वाप्रतिपतेरनुमानस्याभावः ६६. २१                |
| अध्यक्ष ५८. २६                        | –हेतुफळ&ंबन्धानवधारणादनुमानाभावः                       |
| अनधिगतार्थगन्तृ २७.८; ८२. १७          | 90, 9                                                  |
| अनायन्ता (सत्ता) ६३. १६               | -कारणेन कार्यानुमानस्य निपेधः <b>७३</b> . १४           |
| अनावृत ९७. २                          | –कृतकत्वेन अनित्यत्वानुमानस्य निपेत्रः                 |
| अनित्यतान्यवहार १०९. ६                | ७३. २५                                                 |
| अनित्यत्व ७३. २५                      | –आत्मानुमाननिषेधः ७४. १०                               |
| अनित्यत्वानुमान १०८. ८                | अनुमान ( बोंद्ध )                                      |
| अनिष्ठा ७. ४                          | -सामान्ययोः सामान्यस्वलक्षणयोश्व संव-                  |
| अनिष्ठोपप्रव ५. २७                    | धानवधारणाद्नुनानाभावः <b>८३</b> . १२                   |
| अनुगताकार ४. १०; ५१. ८                | -स्वलक्ष्णयोः संवधानवधारणादनुमा-                       |
| अनुगम ८२. १३                          | नाभावः ८३. १५                                          |
| अनुगमाभाव ८९. ९                       | –हेतुफलभावानुपपत्तिप्रकटनम् ८७. ८;                     |
| अनुपजातातिशय ७५. २५                   | ९०. १; ८८. २४                                          |
| अनुपलन्धि ४९. २१; ५०. २; ६८. २५;      | <ul><li>–विषयःभावादनुमानाभावः</li><li>९०. २१</li></ul> |
| ९४. १७                                | –ज्ञानयोरपि हेतुफळभावानुपपत्तिः                        |
| -हश्या <b>नु</b> पलन्धि <b>९४.</b> १७ | ९०. २१                                                 |
| -अदृश्यानुपल्लिघ <b>९४.</b> १८        | −स्वभावानुमानखण्डन <b>१०८</b> . ५                      |

|                          |                      | 2777CT 27                    | 39. 6          |
|--------------------------|----------------------|------------------------------|----------------|
| अनुमेयप्रतिपत्ति ६. ६,   | २१; ७३. १७           | अभान्तता                     | ५५. ६          |
| अनुवादपर                 | ५८, १२               | अभान्तभान्तद्वेत             | १२५ ३          |
| अनुवादपरता               | ५८. २५               | अमङ्लोदय                     |                |
| अनुवादानुपपत्ति          | ५९. ४                | अम्बर्फल                     | vo. 95         |
| अनेककालान्तरावस्थान      | ७२. ४                | अयोगोलकाङ्गारावस्था          | ५२. ६          |
| अनेकान्त                 | ६९. १०               | <b>અર્થ</b>                  | ५; ८५. ३;      |
| अनेकान्तवाद              | ७८. <sup>६</sup>     | १०१. ९                       |                |
|                          | રુ; <b>૧૧૭.</b> ૧૭;  | –अनुपजातातिशयः               | २२. ८          |
| ११९. ६                   |                      | –उपजातातिशयः                 | २२. ९          |
| अन्त्यावयवी              | ٩. ٦                 | -अव्यतिरेकोपजातातिशयः        | २२. ९          |
| अन्यथानुपपत्ति           | ९०. १४               | –व्यतिरेकोपजातातिशयः         | २२. ९          |
| अन्यतरासत्त्व            | છેલું. ર             |                              | २५. ५५. २      |
| अन्योन्यविरोधित्वप्रसङ्ग | ६८. ७                | -विज्ञानरूपा                 | १६. ११         |
| अन्योन्याकारानुगम        | ८८. १३               | -प्रवृत्तिरूपा               | <b>१६</b> . ११ |
| अन्वयव्यतिरेक            | ७०. २०               | –प्राप्तिरूपा                | <b>१६</b> . ११ |
| अपदिकार्थप्रतिपत्ति      | १२२. १७              | -सुख <b>दु</b> :खोत्पादरूपा  | १६. ११         |
| अपरमार्थसत्त्व           | ९९. ४                | अर्थिकियाकर्त्तत्व           | १२५. १         |
| अपशब्द                   | १२५. ५               | अर्थिकयाकत्तृत्वाभाव         | ५२. ५          |
|                          | ७. ९; <b>४</b> १. १० | अर्थजन्याकार                 | २२. ६          |
| अपौरुषेय                 | ११८. ५               | अर्थधर्म                     | १०३. २         |
| अपोहपेयत्व               | ११६. ३               | अर्थवादवाक्य<br>अर्थवादवाक्य | ११४. २३        |
| अप्रतीयमानस्वलक्षणजन्यता | ₹ <b>€.</b> ९        | अर्थस्य वेदनम्               | ७१. ११         |
| अप्रसिद्धपदपदार्थपूर्वक  | ११४. २०              | -सत्तामात्रेण                | ७१. १३         |
| अबाधितपद                 | ६१. १८               | –तज्जन्यतया                  | ७१. १४         |
| अबालिश                   | ३८. १६               | अर्थान्तर                    | १२. २५         |
| अवोधात्मक                | ८५७. ९               | अर्थान्तरसत्ता               | १०. १५         |
| अभाव ४२. १७; १०७.        | २१; ४८, १५;          | अर्थापत्ति २४. १८; ६०        |                |
| ७८. १२                   |                      | २५; ११४. १                   |                |
| -इतरेतराभाव              | <b>છ</b> . રદ        |                              | १०९. २१        |
| -प्रागमाव                | લ. રૂ                | –दर्शनार्थापत्ति<br>         | १०९. २३        |
| - प्रध्वंसाभाव           | G. 8                 | –अनुमानपूर्विका              | १०९. २४        |
| -अत्यन्ताभाव             | ٤٩. ٤                | -अभावपूर्विका<br>            | १०९, २६        |
| अभाव (प्रमाण)            | ११२. २१              | –आगमपूर्विका<br>             | 1              |
| अभावज्ञान                | ૧ુષ્ટ. ૬             | -अर्थापत्तिपूर्विका<br>र     | ११०. २         |
| अभावव्यवस्था             | १४. ६                | –उपमानपूर्विका               | ११०. ३         |
| अमावस्वभाव               | ७९. २                | अर्थापत्याधिकरणव्यवस्थिति    | <b>२६.</b> १५  |
| अभावहेतु                 | ४८. १८               | अर्वाग्भागविद्               | ५८. १६         |
| अभावाकारता               | ८९. १                | अवदातता                      | ५६. ११         |
| अभिलाप                   | ३४. ३                | अवदातेतरकर्मानुवेध           | ११५. २२        |
| अभ्रान्त                 | ३२. ६                | अवबोध                        | ५८. १९         |
|                          |                      |                              |                |

| अवबोधन                                  | ६०. २                          | -प्रतीयमानार्थजन्यत्व         | ३४. १९        |
|-----------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|---------------|
| अवबोधबुद्धि                             | ६१. ८                          | –प्रतीयमानसत्यता              | 34. 8         |
| अवयव                                    | ९४. ७: ९८. ७                   | –स्वलक्षणाप्रतिभासिता         | ३४. २६        |
| अवयवाधिकरण                              | ४८. ४; ४९. २                   | अस्मर्यमाणकर्त्तृकत्व         | ११६. ५        |
| अवयवाधिकरणाऽव्यतिरेक                    | <b>૪</b> ૭. ૨૧                 | आ                             |               |
| अवयवी ९४. ५                             | ः, ९५. २५; ९६.                 |                               |               |
| 96; 8                                   | .७. ११; ९८. ३                  | आकिसमकत्व                     | ४६. १३        |
| अवयवोपचय                                | ६३. ४                          | आकार (विषयार्पित)             | ५२, १६        |
| अवान्तरगणिकाकार                         | 4. 90; 6. 0                    | आकार                          | ६२. १८        |
| अविद्यमान                               | Q. 92                          | आकारकद्म्वकस्वरूप             | ५४, २०        |
| अविद्यमानकर्त्तव्यार्थीववोधव            |                                | आकार्भेद                      | ७७. २५        |
|                                         | <b>ર</b> છ. ૧૧; <b>દ</b> ંપ. ૬ | आकारभेद्ग्रहण                 | ४७. १४        |
| -स्वलक्षणयोः                            | <b>&amp;4.</b> 99              | आकारान्तर                     | ६२. १९        |
| -सामान्ययोः                             | ह <b>ं</b> . ८                 | आत्मन् ६२. १४; ६३. १५         | ; ७२. १०;     |
| -सामान्यस्त्रलक्षणयोः                   | દ્દેષ. હ                       | ७५.१२                         |               |
| अविनाभाविसम्बन्धग्रहण                   | <b>ર</b>                       | –आनन्दरूप, स्वसंवेद्य         | ८१. १६        |
| अविसंवाद                                | <b>ર</b> લ. ૧                  | —देहपरिणामी                   | <b>७६.</b> २४ |
| अविसंवादक                               | ११५, ३                         | –अनुमान                       | ৩৪. ११        |
| अविसंवादिज्ञान                          | રેંદે. ૧૧                      | —आत्मान्तःकरणसंबंध            | ९             |
| अन्यतिरिक्त                             | ५२. २४                         | –आत्ममनःसंनिकर्ष              | १३            |
| अव्यतिरिक्तजातातिशयः                    | ७५. २७                         | आत्मसत्ता ९. १५               | ; ७८. १९      |
|                                         | ।; ४९. ३; <b>१०</b> २.         | आरमसंविद्रूपा                 | ११. २         |
| 25                                      | ,, - 30 /3 2 /4                | आत्मानुमान                    |               |
| <b>–</b> ज्ञानस्य                       | १०३. ३                         | -नैयायिक उंमतस्य निपेधः       | ৩৪. ৭০        |
| —अर्थस्य                                | १०२. २७                        | –जैनमतेनात्मानुमानानुपपत्तिः  | ७६. २४        |
| अव्यतिरेकप्रतिपादन                      | १०३. ३                         | –सांख्यमतेनापि अनुपपत्तिः     | ७९ २०         |
| अव्यपदेश्य                              | 20. 24                         | -मीमांसकमतेनापि अनुपपत्तिः    | ८२. ७         |
| • •                                     | . २५; ११. १८;                  | आदर्शमण्डल                    | ८५, १८        |
|                                         | ; 88. 90                       | आदर्शरूपता                    | 64, 98        |
|                                         | र; ४. २२; ९. ५                 | आयज्ञान                       | 40.8          |
|                                         | ર. ૧૯, ફ્રંશ. ૧૬               | आनुमा निकज्ञान                | ९०. २१        |
| असत्त्वम् ( पररूपतया )                  | ७८, २०                         | —स्त्र <b>लक्षणविषयक</b>      | ९०, २६        |
| असाधुशब्द                               | १२५. ४                         | –व <b>स्</b> ुभूतसामान्यविषयक | ९१. १७        |
| असामान्यात्मक                           | है, २२                         | —अवस्तुभूतसामान्यविषयक        | ९१. २०        |
|                                         | २७; ११७. १०                    | –विकल्पविषयक                  | ९२. १         |
| असिद्धता                                | १०३, १३                        | –निर्विषयक                    | ९३. १२        |
| अस्पष्टता                               | ે ફછે. ૧૨                      | - <b>स्वांशवि</b> पयक         | ९३. १८        |
| –अविज्ञानात्मक                          | <b>રુષ્ઠ.</b> ૧૬               | आप्त                          | ११५. २        |
| —स्वलक्षणजन्यत्व                        | 38. 94                         | आप्तोक्त                      | ११५. २        |
| *************************************** | • -                            |                               |               |

| आलम्बनार्थ                                   |                | Ţ                             |                  |
|----------------------------------------------|----------------|-------------------------------|------------------|
| –विज्ञानजनकत्व                               | १२. ८          | एककारकसामग्री                 | <b>ક</b> દ્દ. ૧૧ |
| –आकारार्पकत्व                                | १२. १०         | एककार्योत्पादन                | <b>ક</b> દ્દ. ૧૧ |
| –विज्ञानाधिकरणत्व                            | १२. १२         | एककालयोगित्व<br>एककालयोगित्व  | १०५. ८           |
| –विज्ञानावभासिता                             | १२. १४         | एककालीनता<br>एककालीनता        | 80. 94           |
| आॡनविशीर्ण                                   | <b>४१</b> . २४ |                               |                  |
| आलोकाकारता                                   | ४५ २३          | एकता ( सुखदुःखयोः )           | ७९. ५            |
| आलोकादि                                      | ५८. २३         | एकत्व                         | ७७. १७           |
| आयृत                                         | ९७. ३          | एकदेशानुकारित्व               | ५७. २६           |
| <b>ड</b>                                     |                | एकरूप                         | ५३. १३           |
| इत्रकारकसाकल्य                               | ५०. ९          | एकभावस्वभावाः ( सर्वे भावाः ) | ७९. १२           |
| इत्रेतराभाव                                  | <b>છ</b> ્ર ૧૬ | एकाकारता                      | ४०. १७           |
| इतरेतराश्रयत्व २. ११; ५२. ३                  |                | एकान्ताभेद                    | ७८. ३            |
| इन्द्रिय                                     | <b>ર</b> . ૧૨  | एकीकरण                        | ९२. १०           |
| इन्द्रियज                                    | ८१. २३         | एकोपलम्भ                      | १०४. ८           |
| इन्द्रियव्यापार                              | 60° d3         | Ù                             |                  |
| इन्द्रियार्थसिककर्ष                          | ११. २१         | ऐतिह्य                        |                  |
| -व्यवहितार्थानु <sub>प</sub> लब्धिलिंगः      | २०, २०         | –आगमेऽन्तर्भावः               | ११३. १८          |
| –आवरणछिंग:                                   | २०. २३         | औ                             |                  |
| –तद्भवकुम्भादिज्ञानेन अवगम्य                 | ति २१. १       | अोपचारिक<br>अोपचारिक          | 40.10            |
| इन्द्रियार्थसिन्नकर्षजन्याकार                | <b>२१</b> , १२ |                               | 60. 0            |
| इन्द्रियार्थसम्प्रयोगज्ञत्व                  | 46. 95         | ক                             | 1.0 0.4          |
| इन्द्रियाव्यतिरेकित्व                        | <b>६</b> २. २  | कमलद्लावबोधक                  | ५९. १८           |
| इन्द्रियेकत्व                                | <b>६२.</b> १   | करण ( दुष्ट )                 | રૂ. ૭            |
| इन्द्रियोत्पाद्यत्व                          | <b>२१</b> . २४ | करणरूपता                      | ६३. १२           |
| c no                                         |                | कर्तृव्यार्थविषयत्व           | <b>દે</b> 0. ૮   |
| <b>ई</b> स्वरः                               | ७३. ६          | कर्तृत्व                      | ७२. २५           |
| उ                                            |                | कल्पना                        |                  |
| <b>उत्पादविनाश</b>                           | ५७. १          | –गुणचळनजात्यादिविशेषणोत्पा    | दित-             |
| उदकप्रपञ्च                                   | १४. १८         | विज्ञान                       | ३२. १४           |
| <b>उदक</b> व्यक्ति                           | છે. દ્         | –ह्मृत्युत्पादक               | ३३. १            |
| उपकार्योपकारकभाव                             | ६३. २४         | –हमृतिरूपत्वेन                | <b>३३</b> . ४    |
| उपगमविरोध                                    | ११. ४          | –स्मृत्युत्पाद्यत्वेन         | ३३. १४           |
| उपचरितकारणग्रहण                              | vo. 99         | –अभिलापसंसर्गनिर्भास          | <b>- ३३</b> , २० |
|                                              | ९; ११२. २      | -अभिलापवती प्रतीतिः           | <b>રેક.</b> ર    |
| उपमानता<br>उपमानफळ ११०, २                    | ११२, १७        | –अस्पष्टाकारा                 | <b>58.</b> 93    |
| उपलब्धि                                      | १; ११२. ४      | -अतात्त्विकार्थगृहीतिरूपा     | 34. c            |
| उपलब्ध<br>उपलब्धिलक्षणप्राप्ताधिकरणस्थ       | ४९, २०         | –अतात्त्विकी                  |                  |
| उपलब्धिलक्षणप्राप्ति<br>उपलब्धिलक्षणप्राप्ति | ७२. २३         |                               |                  |
|                                              | 40. 3          | -त्रिरूपालिङ्गतोऽथेटक्        | ३५. ११           |
| उपलभ्यस्वभावा                                | ६२. १२         | —अतीतानागतार्थगृहीतिरूपा      | ३७. ४            |
| <b>उपादानकारणानुकारि</b> त्व                 | 40. 54         | -'गोः' इत्यादि ज्ञानं         | ३९. २५           |
|                                              |                |                               |                  |

| कल्पनापोढ ३२. ४;            | ३७. २७; ४१. ५              | ग                          |                       |
|-----------------------------|----------------------------|----------------------------|-----------------------|
| कल्पनाविरह                  |                            | गकार                       | १२१. ५                |
| –ज्ञानकायतादात्म्यव्यव      | वस्थितदेह <b>३९. ११</b>    | गडुप्रवेशाक्षितारकविनिर्ग  | मिन्याय २३. ११        |
| -भेदेन व्यवस्थित            | ३९, २०                     | गन्धाकारोपरक्तगन्धादिः     | ज्ञान ८३, २४          |
| कारक                        | ५२. ३                      | गम्यगमकभाव                 | ८२. २                 |
| कारककद् <b>म्बसम्पा</b> द्य | ৩ই. ৭ৎ                     | गावीगोणोगोपुत्तलिका        | १२४. ७                |
|                             |                            | गुणत्रय                    | ६३. २५; ६४. ६         |
| कारकत्व                     | <i>५</i> २. ३              | गृहीतमाहित्व               | २५. २५                |
| कारकस।कल्य                  | 40, 9                      | गृहीतार्थगृहीतिरूपता       | २३. १                 |
| कारकसंघात                   | છે. પ                      | गृहीतार्थमाहित्व           | २२. २०                |
|                             | 9 <del>२. १०; ७७. २१</del> | गोगवयसाद्य                 | ११०. ४                |
| कारणपूर्वकत्व               | ७२. १२                     | गोविषाण                    | ५६. २                 |
| -स्वकारणसत्तासम्बन्ध        | ড <b>২</b> . ৭४            | ঘ                          |                       |
| -सत्ता<br><sup>1</sup>      | ७२. १९                     | घटना                       | ९२. २६                |
| –धर्मान्तर                  | <b>৩২,</b> ৭३              | घटसामान्य                  | ४७. २५; ४८. २१        |
| कारणानुमान                  | <b>१०९</b> . १७            | घट-संख्या-सामान्य          | <b>૪</b> ફ. ૨૦; ૪૭. ર |
| कार्याऽकस्मिकत्वप्रसङ्घ     | <b>६५.</b> ३               | घटाद्यनुपलम्भानुपपत्ति     | ६२. ५                 |
| कार्यानुमान ३६. १२;         |                            | च                          |                       |
| कार्योत्पादात्मक            | ५१. १९                     | चक्षूरूपाछोकमनस्कार        | ५૪. ૧૬                |
| काछविकल्प                   | १०५. १०                    | चक्षूरुपालोकादि            | ५३. २२                |
| काळात्ययापदिष्टता           | <b>१०३</b> . १४            | चलाचलत्वसाधन               | ९७. १०                |
| कूपारामादि                  | <b>११६</b> . २१            | चित्तचैत                   | ५४. १२                |
| कृतकत्व                     | हे. २५; <b>१०८.</b> ८      | चित्सिद्धि                 | ६४. १७                |
| केशोण्डुकादि                | ۹. ۹۰                      | चिदचित्                    | ५२. २६; ८५. १०        |
| केशोण्डुकेन्दुद्वय          | १०. १८                     | चिदास्मिका                 | 64.99                 |
| कैवल्य                      |                            | चैत्यवन्दनादिकिया          | 44. 28                |
| —सांख्यसंमत                 | ८१. ९                      | चोदनाजनित                  | ११६. १४               |
| –आनन्दरूप                   | ८१. १५                     | चोदनाजनिता बुद्धिः         | ११६. १२; ११८.         |
| क्रमकर्तृत्व                | ५१. १३                     |                            | १७; ११९. २            |
| क्रमेतराभ्याम्              | ५१. ११                     | चोदनावचन                   | १०, २२; ५९, २५        |
| क्षणिकत्व १०                | .५. २; १०७. १२             | चोदनावचनजनितविज्ञान        | *                     |
| क्षीरोदकवद्                 | ५०. १४                     | -अविद्यमानकर्तव्या         | र्थाववोधकम्? ५९, २५   |
| ख                           |                            | -०स्य मिथ्यात्वम्          | €0. 8                 |
| खण्डना                      |                            | -कर्तव्यतार्थविषयम्        | ¿ <b>&amp;o.</b> 90   |
| -प्रत्यक्षेण सत्ताविच्छेद   | स्यानवगतिः                 | -तद्भावविषयम् <sup>१</sup> | ६०. १४                |
|                             | ६६. २१                     | -निर्विषयम् <sup>१</sup>   | ६०. १५                |
| -धूमविरोधित्वेन असे         |                            | -न संदिग्धम <del>्</del>   | ११६. १४               |
| ~                           | ६७ २६                      | –न भ्रान्तम्               | ११६. १५               |
| खरविषाण                     | ५५ २२                      | —यथार्थत्व                 | ११९. १६               |
|                             |                            |                            |                       |

| 7                            | T                             | तथ्यता ( कथं ज्ञायते ? )    | ४२. ७           |
|------------------------------|-------------------------------|-----------------------------|-----------------|
| जनक                          | ५१. २१; ७२. ३                 |                             | , २०; ४८. २५    |
| जनकरव                        | ७२ २०; ७६. १८                 | तद्वयवाधिकरण                | ४७, २४          |
| जनकत्वाकारार्पकत्व           | ५२, १९                        | तन्तु-तुरी-कारकोपनिपात      | ११९. २२         |
| जलचन्द्राकीदि                | १०४. २५                       | तमस्                        | ६१. १६          |
| जाति                         |                               | तादात्म्यविपर्यास           | 8. 9            |
| -व्यक्तिभ्यो <b>ऽभिन्ना</b>  | <sup>?</sup>                  | तादात्म्यव्यवस्थित          | 4.98            |
| –अर्थान्तरभूता <sup>१</sup>  | 8. 90; <b>२९</b> . 9६         | तादात्म्यव्यवस्थिता         | કે. હ           |
| –विज्ञानजनकत्वायोग           |                               | तीत्रमन्द।त्मता             | १२१. ४          |
| ं -प्रमाणाभावात् ना          | <del>रे</del> त <b>६</b> . १६ | त्रिरूपलिङ <u>्</u>         | ३५. ११          |
| -भिन्नाभिन्ना <sup> १</sup>  | <b>৩</b> . ৩                  | द                           |                 |
| जातिदोब                      | ९. २१                         | दह्नग्रहण                   | ८६. १०          |
| ज्ञानं वाध्यते               | . ૧૪. ૨                       | दहनज्ञान                    | ८६. २           |
| ज्ञान                        |                               | दहनधूमयोर्हेतुफ्लभावज्ञानम् | ८३. १७          |
| –कार्येकस्वभावम्             | توتع. ع                       | –सत्तामात्रेण               | ८३. १९          |
| -कारणैकस्वभावम्              | ५४. २४                        | –तदाकारयोगित्वेन            | ८३. २३          |
| –उभयस्वभावम्                 | ५५, २                         | –अतज्जननस्वभावेन            | ८३. २०          |
| ज्ञानतादातम्यव्यवस्थित       | ૮૪. ર                         | -तज्जननस्वभावेन             | <b>ে</b> ই. ২২  |
| ज्ञानपूर्वकत्वानुमान         | ५७. ७                         | दहनाकारता                   | ८४. २४          |
| ज्ञानरूपता                   | ८८. १०                        | दहनाकारयोगित्व              | ८४. १४          |
| ज्ञानाकार                    | <b>११.</b> ६                  | दिक्                        | ७३. ६           |
| ज्ञानाकारता                  | ५२. १                         | दुष्टकारकसन्दोहोत्पाद्यत्व  | ે ર. ૬          |
| ज्ञानाकारपरिकल्पना           | ४५. २२                        | दुष्टता                     | २, ९            |
| ज्ञानाकारापैकत्व             | ८४. १                         | दूरावरणादिनिमित्त           | हर. ९           |
| ज्ञानात्मता                  | ११. ८                         | हर्य                        | ५०. ७           |
| ज्ञानान्तरवेद्य              | ११. ५                         | <b>द</b> ष्टान्त            | ३८. २०          |
| ज्ञानापोढ                    | કર. ૬                         | ् इष्टान्तदार्धान्तिक<br>-  | ८१. २१          |
| ज्ञानावलीढ                   | ९०. १४                        | देशकालस्वभावविप्रकर्ष       | ह्द, १५         |
| ज्ञानेन (बाध्यते)            | १ूफ. २२                       | देशभेदेनाऽग्रहण             | . ૪૭. ૬         |
| ज्ञापकत्व                    | 84. 6                         | दोष                         | ११६. ९          |
| ল                            |                               | द्रव्यादिव्यवस्था           | ं ८. २५         |
| झषमहिषपरिवर्तना <b>ऽ</b> भिघ |                               | ঘ                           |                 |
| क्रियान्याय<br>क्रियान्याय   |                               | धूमाविर्भावकत्व             | ८७. २४          |
|                              | ३. २०                         | धूमोत्पादनम् ( दहनस्य )     | <b>૮</b> ૭. રે૪ |
| র                            |                               | —उपादानभूतेन                | ८८. १           |
| तज्जननस्वभाव                 | ८६. २२                        | ू-निमित्तभृतेन              | ८७. २६          |
| तत्त्व                       | १२५. ११                       |                             | ९. १५; ५९. ७    |
| तत्त्वोपप्रव                 | 9. 98                         | धर्मधर्मिन्य।य              | <b>२१.</b> २२   |
| तथ्य                         | ે કર. હ                       | धर्मी (                     | ९. २४; ४८, १    |
|                              |                               |                             |                 |

| न                                        | परलोकी (आत्मा) ४५. १०                             |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| नयनार्थसिन्निकर्ष ११. २२                 | परात्मा ४८. ८                                     |
| नयनाळोकमनस्कारादि ५१. १६                 | परामर्शज्ञानम् ६४. २४; ७३. १६                     |
| नयनालोकेश्वरादि ७१.१५                    |                                                   |
| नरसिंह ७९. ९                             |                                                   |
| नवकम्बलक ११५. १७                         | पर्यायरूपता ७९. ५                                 |
| न।छिकेरद्वीपवासिन् ६६.५                  | पाखण्डखण्डना १२५, १७                              |
| निःसामान्यता ४.९                         | पाखण्डदर्पच्छिदि १२५. १४                          |
| निग्रहस्थान ११६.२४                       | पिशाच ८९. ११                                      |
| नित्य ५१.११                              | पिशाचेश्वरतुल्यत्व ६६. ६                          |
| नित्यानित्य ७८.७                         | पुण्यपाप १२५ ६                                    |
| नित्यानित्याकार ६९.२४                    | पुरुष ८०, ७; ११६. ३                               |
| निमित्तनैमित्तिकभाव ६३.२४                | पुरुषसिद्धि ६४. १५                                |
| नियतदेशकालनियमित ४७.१७                   | पुरुषान्तरस्मर्थमाणकर्तृक (वद ) ११७. १९           |
| नियतदेशकालस्वभाव ८८.१२                   | पूर्वसहोत्पन्नविज्ञान ५६. १                       |
| नियतात्मन्यपदेश ७५.२०                    | पूर्वापरप्रहण १२३. ७                              |
| निरुपचरितकारणग्रहण ७०.७                  | पूर्वापरभाव १२३. ७                                |
| निर्विकल्पक ३५. २०; ३९.५                 | पूर्वापरसहविकत्प ८९. १९                           |
| निर्विकल्पकत्व ३७.१६; ३८.२४              | पूर्वापरानेककार्याविर्भावकत्व ८७. ९               |
| निसर्गदोषानुवेध ११८.९                    | पौरुषेय ११६. ९                                    |
| नीलतद्धी ४९.४                            | प्रतिकर्मव्यवस्था ८३. २७                          |
| नीललोहितघटादि ६२.३                       | प्रतिकर्मन्यवस्थानुपपत्ति ५३. ५                   |
| नीठस्वलक्षण ५१.२३; १०५.१६                | प्रतिकर्मन्यवस्थाहेतु २७, १८                      |
| नेत्रघी ४०.४                             | प्रतिक्षणश्वंसिन् १२२. १३                         |
| नेरात्म्य ४५.२१                          | प्रतिपत्तृ ३. १                                   |
| ч                                        | प्रतिविम्बनार्थ १. १२                             |
| पक्षीकरणम् ४७. २३; ४८. ४; १०२. १९        | प्रतीति ३४.३                                      |
| -विज्ञानस्य १ <b>०२.</b> २०              | प्रतीत्यारूढस्वलक्षणजन्यता ३९. १                  |
| –अर्थस्य १०२,२३                          | प्रतीयमान १५. १२                                  |
| पदम्                                     | प्रतीयमानोपकारकार्थ ६०. ७                         |
| –तस्य साधुत्वम् १२०.७                    | प्रत्यक्ष ( न्यायसंमत )                           |
| –गकारादयो वर्णाः १२०.१०                  | -ळक्षण २. ३                                       |
| -स्फोटरूपम् १२३.१५                       | -अव्यभिचारित्वपरीक्षा २.६                         |
| -अर्थप्रतिपत्त्यन्यथानुपपत्त्या अवगम्यते | -स्यवसायात्मकत्वपरीक्षा १९.८                      |
| १२३.२०                                   | -अन्यपदेस्यत्वपरीक्षा २०. १४                      |
| परमार्थसत् ९८.१८                         | -इन्द्रियार्थसिचकर्षात्पचत्वपरीक्षा <b>२०.</b> १७ |
| पररूपानुस्यूतता ४.१६                     | -इन्द्रियजन्यत्वपरीक्षा <b>२१.</b> २४             |
| परलोक ४५.१०                              | —अर्थजन्यत्वनिषेधः २२. ८                          |
| परलोकविज्ञानकल्पना ८८.३                  | 31441.4741.144                                    |

| प्रत्यक्ष (सोगतसंमत)                   |                         | –प्रमाणान्तरानवध     |                  |
|----------------------------------------|-------------------------|----------------------|------------------|
| -विषय                                  | ३१. १२                  | -इतरेतरव्यावृत्ति    | वेशेषविषय ८२. ११ |
| −कत्पनापोढपदस्य परीक्षा                | ३२. ६                   | -अविसंवादिज्ञान      | (बोद्ध) २८.११    |
|                                        | ३५. २४                  | -बौद्धसंमतद्वित्व    | ३०. ३            |
| -अर्थसामार्थ्यन समु <b>द्धव</b> स्य नि | तेषेधः                  | प्रवृत्ति            | ३. १२            |
| ३७. २६                                 |                         | प्रवृत्तिसामर्थ्य    | 3. 99; 46. 98    |
| -विकत्पजनकत्वनिषेधः                    | ३८. २७                  | _                    | पूर्वक ११४. १७   |
| -प्रत्यक्षसाधनः कल्पनाविर              |                         | प्रागभाव             | ٧, ३             |
| -अव्यभिचारितत्वपरीक्षा                 | धर्, १०                 | प्रामाण्य            | <b>२३.</b> १४    |
| -सम्यक्त्विवचारः                       | ध३. २४                  |                      | व                |
| -मानसप्रत्यक्ष                         | ५३. १७                  | बन्धन                | ۵۰. ۹۰           |
| प्रत्यक्ष (सीमांसकसंमत)                |                         | वाधक                 | ₹. 9             |
| −छक्षण                                 | 46.8                    |                      | १५. १; ११६. १७;  |
| -धर्म प्रत्यनिमित्तत्वस्य विचार        |                         | •                    | ११८. २०          |
| -सरसंप्रयोगजत्वनिषेवः                  | 46.50                   | बाधा (ज्ञानस्य )     |                  |
| −विद्यमानोपऌम्भनखपरीक्षा<br>=ि         | ५९, २२                  | -स्वरूपव्यावृत्तिरूप | ा १६. ३          |
| —बुद्धिजनमत्वपरीक्षा                   | ६०. १८                  | -स्वरूपापहृवरूपा     | १६. ६            |
| प्रत्यक्ष ( सांख्यसंमत )               | 60 00                   | -विषय:पहारलक्षणा     |                  |
| -वृत्तिविचारः                          | ६१. १२                  | बाधानुत्पत्ति        | <b>ર</b> . ૧૫    |
| -इन्द्रियाणां करणरूपतानिवेधः           | ६३. १२                  | बाधानुत्पाद          | २, १८; ३, १      |
| प्रत्यक्ष ( सत्ताविच्छेदग्राहक )       | Ĉio o                   | बाधारहितत्व          | 46, 98           |
| -विधिमुख<br>                           | <i>€</i> 0. 9           | वाधाविरह             | २. २५            |
| -प्रतिषेधमुख                           | ६७. ९                   | बाधोपपत्ति           | १५. २१           |
| प्रत्यक्षसाधन                          | ३९. १३                  | बाध्यबाधकभाव         | १५, ११           |
| प्रत्यक्षस्त्रम् ( मीमांसक )           | to 4 . D.D.             | बालपण्डित            | ર્. હ            |
| छक्षणपरम्<br>                          | ५८. १२                  | वाह्यार्थनिराकरण     | ३८ ६             |
| -कारकसंख्यार्थम्<br>                   | ५८. २२                  | बाह्यार्थव्यवस्थिति  | १०४, ३           |
| अनुवादपरम्<br>प्रत्यभिज्ञान १७. २:     | ५८. २५                  | बाह्यार्थापहाव       | १००, २३          |
|                                        | १; २७. ५<br>३           | बुद्धि               | ८०, ५; ९९, १७    |
| प्रत्यय<br>प्रत्ययान्तरसाकल्य          | રૂ. ૭<br>५૦. ૨          | <b>बुद्धिजन्म</b>    | 46. 9            |
| प्रधान                                 | ૧૯. ૧<br><b>૬</b> ૪. ૧૨ | बुद्धिपरिकल्पना      | ६१. ६            |
| प्रथ <b>ं</b> स                        | 40. Tr                  | बुद्धिस्वरूप         | <b>દર.</b> ૧     |
| अश्वत<br>–सत्ताविच्छेद                 | Sin at.                 | 3                    |                  |
| प्रश्वंसाभाव                           | ६७. १५                  | भाव                  | १७. ३            |
| प्रपञ्च                                | 9. 8<br>24 ×            | भावज्ञान             | ₹8. €            |
| त्रमणफलता                              | २८. ४                   | भावन्यवस्था          | ₹ <b>3</b> . ₹   |
| प्रमाण<br>प्रमाण                       | २३. १४<br>२२. १८        | भूजलादि<br>भूजलादि   | <b>63</b> . 96   |
| -अनिधगतार्थगनतृत्व ( मीमांस            |                         | भूतविज्ञान           | ५७. १९           |
|                                        | क-बाह्य )<br>१; २७, ८   | भूत<br>भूत           | 40. 20           |
| , , ,                                  | , ,,,,                  | · &\ 1               | 79. 40           |

| 6  | Statement of the statement, | -       |
|----|-----------------------------|---------|
| ₹. | शब्द                        | स्यन्ता |

|                      | . 40 40 4                   | 181                                   |                  |
|----------------------|-----------------------------|---------------------------------------|------------------|
| भेद =                | ५१. ३                       | रागादिसंवदन                           | ३८. २            |
| भेदपरिकल्पना         | <u> </u>                    | राजाज्ञा                              | १४. ७            |
| भोक्तृ               | ६४. ५; ८०. १४               | रूप                                   | ३१. २३           |
| भोक्तृत्व            | ७९. २४                      | रूपगृहीतिस्वभावक<br>स्पगृहीतिस्वभावक  | १०१. २०          |
| भोक्तृत्वाकार        | <b>૮</b> શે. ૧૨             | रुपन्नान<br>रूपन्नान                  | १०१. १६          |
| भोक्त्रविनाभूत       | ८०. १३                      | रूपरूपता ३८. ११: <sup>४</sup>         | 16 9: 196, 96;   |
| भोग                  | ७९. २०                      | स्यस्यता २८. ११. १                    | ۷٤. ٧            |
| भोग्य                | <b>६</b> ४. ५               | रुपाकारता                             | 84. २२           |
| भ्रान्तता            | ३०. २६; ३१. ८               | छ                                     |                  |
| भान्ति               | ₹0. २६                      | <b></b> स्थ्रण                        | १२०. ८           |
|                      | н ·                         | <b>लक्ष्मणपर</b>                      | 46. 99           |
| मत्वर्थ              | 24.9                        | छक्ष्य                                | १२०. ८           |
| मनोज्ञान             | ४०, २१                      |                                       | <b>৬</b> য়. १६  |
| मनोविज्ञान           | ३८. १९                      | लिङ्ग्रहण                             | ११६. १३          |
| मरीचि                | १२. २०                      | लिङ्गाप्ते <del>काश्च</del> बुद्धिवतः | स्प, १३          |
| मरीचिचकोत्कलित       | १२. १३                      | <b>लिङ्गोपसर्जनत्व</b>                | 4.71             |
| मरीचि नेचय           | २. १८; ११६. १७              | ् व                                   | 5 - 6 - 6        |
| मातुरद्र निष्कमण     | ७७. ३                       | वन्ध्यासुत                            | <b>१०६. ६</b>    |
| मात्रामात्रिकसम्बन्ध | <b>६३</b> . २३              | वर्ण                                  | १ <b>२०</b> , २२ |
| मान                  | १. १६                       | वर्णकद्म्बक                           | १२०, १७          |
| मानमेयव्यवस्था       | १२१. १५                     | वर्णसमुदाय                            | १२२, १३          |
| मानमेयसंख्या         | ३०. २                       | वर्णातमा                              | १२१. १           |
| मानब्यवस्थान         | १. १६                       | वस्तुसत्ता                            | १०७. १३          |
| मानस ( प्रत्यक्ष )   | ५३. १७                      | वस्तुस्वभःव                           | <i>ષ્</i> ર, '૬  |
| मिथ्या               | ११६. १७                     | वहिरूपता                              | ७,इ. ७           |
| मिथ्याज्ञान          | <b>३</b> . २४               | न<br>वाक्य                            | ११४. १७          |
| मिथ्यात्व            | <b>९</b> . १५; <b>६०.</b> ४ | वाजिविषाण                             | c.c. 98          |
| मुखरूपता             | ८५, २१                      | वादि                                  | ६૨. ૬            |
| मे <b>यरू</b> पता    | ५३. ८                       | वादिजिष्णु<br>वादिजिष्णु              | १२%, १८          |
| मेयस्थिति            | १, १६                       | वाहदोहप्रसवसाम <sup>9</sup> र्य       | १२५. २           |
| मोक्षचिन्ता          | ८०. ९                       | 0.0                                   | ३८, २७           |
| मोक्षाभावप्रसङ्ग     | ૮૨. ૬                       | 6.0.                                  | ,६,२०. १; २२. ६: |
| <b>म्ले</b> च्छ      | १२४. २२                     | 8 .                                   | 26 41: 50. 10    |
| म्लेच्छितव्य         | १२५. ८                      | 84. 99                                | 5; 08, 14; 05. 0 |
|                      | य                           | विज्ञानजन्याकारता                     | GO 35            |
| योग                  | 60. <del>ç</del>            | विज्ञानताद तस्य                       | 43. 8            |
| योगिज्ञान            | 29, 9                       | विज्ञाननीलादिकार्य                    | ५३. २०           |
| योगिप्रत्यक्ष १०.    | २२; २८; २०; ३८, ३           | विज्ञानरूपता                          | المراق. ٢٥       |
|                      | τ                           | विज्ञानसन्तानानु ।पत्ति               | 44. 99           |
| रक्तारक्ताकार        | <b>९६</b> , १३<br>४८, १४    | विज्ञानसमवाय                          | 6, 6             |
| रथतुरगविषाण          | 5C. 18                      | ાલશાયલમાત                             |                  |

| विज्ञानसंघात                                    | ४६. ६                                | वि <b>स</b> वादि          | २८. २६                        |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------|---------------------------|-------------------------------|
| विज्ञानस्वलक्षण                                 | ₹९. ३                                | वृत्तिः                   | ६१. १४                        |
| विज्ञानानन्दादि                                 | UG. 99                               | -सम्यज्ञानरूपा            | ६१. १४                        |
| विज्ञानाभाव                                     | لعرق يا ع                            | −विपर्ययज्ञान <i>रू</i>   | ना ६१. १५                     |
|                                                 | २४; ११९, ११                          | –सन्देहरूपा               | हर. १५                        |
| विद्यमानोपछम्भनत्व                              | 48.6                                 | वृत्तिविकल्पदोष           | <b>४६</b> . १७; <b>४७</b> , ५ |
| विनाश                                           | <b>१०६.</b> ४                        | वृत्तिविकल्पादिदूषण       | ५३. १०                        |
| -वस्तुस्वभावा <b>नुब</b> न्धी                   | १०६. ८                               | वृत्तिसद्भाव              | ६२. ६                         |
| –विच्छिन्नोत्पन्न                               | ₹0 <b>६. ९</b> ; ११                  | वेद                       | ११६, ५                        |
| -निर्हतुके पत्र पक्षाः                          | १०६, १९                              | वेदवाक्य                  | ११४. २२; ११५. २२              |
| विपक्षगमन                                       | ११६. २६                              | वेदविद्                   | २६. २५                        |
| विपरीतख्यातित्व                                 | <b>१९.</b> ५                         | वेदविधातृ                 | ११६. ४                        |
| विपर्ययञ्चान<br>विपर्ययञ्चान                    | ३. ३; २८. २३                         | वदश <b>ब्द</b>            | ११८. १                        |
| विप्रमोष<br>विप्रमोष                            | २. २; <b>२८.</b> २२<br><b>१८.</b> १७ | वेदसन्दोह                 | ११८. ३                        |
|                                                 |                                      | व्यक्ति<br>व्यक्ति        | • • • • •                     |
| –अनुभवाकारस्वीकरण<br>–स्मरणाकारप्रध्वंस         | १८. १९                               | —नानात्वं नाहित           | र्भ, ११                       |
| –रमरणाकारत्रज्वस<br>–अपूर्वार्थगृहीतित्व        | <b>१८.</b> ૨૨<br><b>१८</b> . ૧૪      | व्यञ्जक                   | १२१. ७. १२२. ५                |
| —जर्जनायगृहातात्प<br>—इन्द्रियार्थसन्निकर्षजत्व | ६८, १६<br>१८, १६                     | व्यभिचारादि               | 80. 4                         |
|                                                 | ६७. २७                               | व्यभिचाराव्यभिचार         | द्वैविध्य ५८. ६               |
| -अतदाकारता                                      | ₹ <b>८.</b> ४                        | व्यभिचारि                 | ३. २६; ४४. १२                 |
| —असमानकाळीनत                                    | ₹ <b>८.</b> ६                        | व्यभिचारिता               | १०. २३; <b>४२</b> . २३;       |
| –तत्सद्भावे तस्यानुपलम्भ                        |                                      |                           | <b>૪</b> રૂ. ૭                |
| –तज्जन्यता                                      | हर. १३                               | -स्वसत्तानुरोधेन          | ધરૂ. ૮                        |
| –तज्जनकत्वम्                                    | EQ. 94                               | -परसत्तानुरोधेन           | <b>ઝરૂ.</b> ૧૧                |
| –भिन्नकियाकर्तृत्वम्                            | हर. १९                               | व्यवसायात्मक <sup>ं</sup> | २०. १३                        |
| -भिन्नहेत्र्याद्यत्वम्                          | ६९, २०                               | व्यवहार                   | १०९. १४                       |
| –आश्रितानाश्रितत्वम्                            | ६९. २६                               | व्यवहारविरह               | ६३, २                         |
| त्रिवेक                                         | ५०. १५                               | व्यापाराभाव               | ८९. ९                         |
| विशेष ७. ४; ७                                   | <b>રે.</b> ૧; <b>૮૨</b> . ૧૨         | व्याप्तिस्मरण             | २०. १३; २१. १९;               |
| विश्व                                           | 60° 8                                |                           | ६४. २४; ७३. १७                |
| विषयभेद                                         | ३०, १५                               | व्यावत्तक                 | ५. २७                         |
|                                                 | . १६; ८५, १२ 🖔                       | व्यावृत्ताकारा            | 8.90                          |
| विषयाकारता                                      | 64. 8                                | व्यावृत्तिभागिन <u>्</u>  | ८८. १६                        |
| विषयार्थः                                       | ९. १२                                |                           | হা                            |
| -आकारार्पकत्वम्                                 | ९. १२                                | शब्दज्ञान                 | રૂઝ. હ                        |
| -महत्त्वादिधर्मी पेतत्वम्                       | ९. १३                                | शब्दविज्ञान               | २. १३                         |
| –सत्तामाँत्रेण                                  | ९. १३                                | शब्दादिविषयाकारत          |                               |
| –सहोत्यादः                                      | ٩, ٩३                                | शब्दानुयोजन               | 80. હ                         |

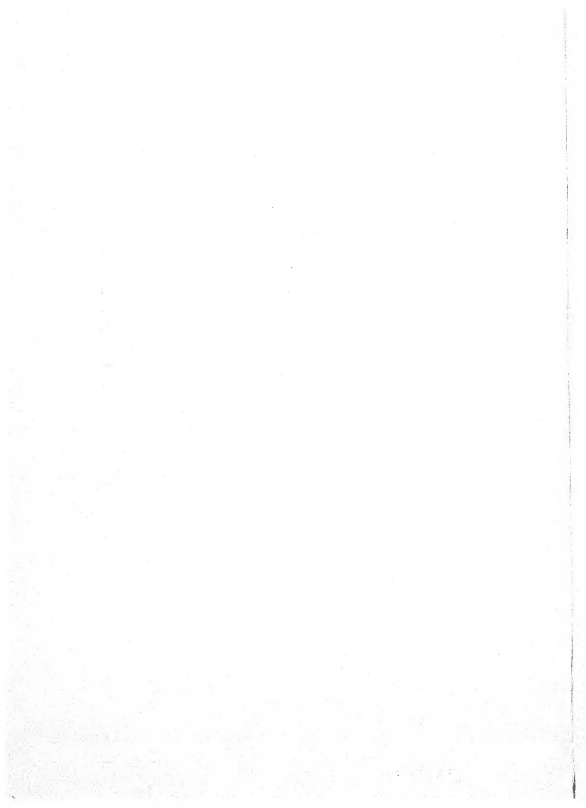
## १. शब्दसूची

| श्रोत्रादिकरण                           | हर्. १३                  | -संयोग                         | ૮. ૨૧                           |
|-----------------------------------------|--------------------------|--------------------------------|---------------------------------|
| श्रोत्रिय                               | <b>ર</b> ષ્ઠ. ૨૨         | -समवाय                         | ८. २२; १०. १                    |
| ঘ                                       |                          | -तादातम्य-तदुत्पत्ति           |                                 |
| षट्पदार्थ                               | ७३. ३                    | –जनकत्वेन                      | UE. 90                          |
| स                                       | ,                        | —जन्यत्वेन                     | ७६. १०                          |
| सततोपछिब्धिप्रसङ्ग                      | ६२. २४                   | —समवायित्वेन                   | UE. 99                          |
| - •                                     | ; <b>१२२.</b> १९         | -विषयविषयिभावल                 | क्षण ११३. १३                    |
| ,                                       | ३; <b>१०</b> ७. ८        | -विशेषणविशेष्यभाव              | लक्षण ११३. १३                   |
| –सावधिका                                | १, <b>१०</b> ७. ८        | –शब्दार्थयोः                   | ११४. ७                          |
| –सापायकाः<br>–निरवधिका                  | १०७. ८                   | सम्बन्धग्रहण                   | Ets. 9.10                       |
| —। नरपा वनग<br>सत्ताखण्डना              | ξω. 9 <b>३</b>           | सम्बन्धबुद्धि                  | ६६. ७                           |
| सत्ताखण्डना<br>सत्त्वम् (स्वरूपेण)      | 96. 90                   | सम्बन्धावधारण                  | ८३. १०                          |
| सत्येत्रविज्ञान<br>सत्येतरविज्ञान       | ११. १८                   | –सामान्ययोः                    | ८३. १२                          |
| सत्यतरावशान<br>सत्संप्रयोगजत्व          | 48. 20                   | —सामान्यस्त्रलक्षणये           | i: <b>८३.</b> १३                |
|                                         | <b>६३.</b> २६            | —स्वलक्षणयोः                   | ८३. १५                          |
| सदसत्                                   | ۲۹۰ ۱۲<br>۲۶ کام ۲۶      | सम्बन्धिप्रहण                  | <b>६</b> ५. १६                  |
| सदश <b>६</b> . १<br>सन्तानसिद्धि        | ५८ ५                     | सम्यक्त्व                      | ઇઇ, ૧                           |
| _                                       | <i>c</i> 4 <i>c</i> 4° € | सम्यक्तान ३. २४                | ; <b>१९</b> . ६; <b>४३</b> . २४ |
| सन्तानानुपपत्ति                         | . e; <b>20</b> , e       | -ज्ञानसत्तामात्रानुरो          | धेन ४३. २५                      |
| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | s; <b>२</b> ९, ३         | -परसत्तानुरोधन                 | . ૪૪, ૧                         |
| साम्रकष<br>सन्निकर्षपरिकल्पना           | . २, २५. २<br>५८. १९     |                                | १७; ३९. ६; ५८. ५                |
| •                                       | ११ <b>९.</b> २४          | सर्वज्ञ                        | २. २७                           |
| सप्ततन्त्ववदात                          |                          | सर्वप्रमाणोत्पादित             | 40. 28                          |
| सममुपालम्भाऽनुपलम्भ                     | <b>६२.</b> २६            | सर्वभावस्त्रभाव                | ७९. १२                          |
|                                         | ७. १४; ७५                | सर्वव्यवहारविलोपप्रसङ्ग        | 46. 8                           |
| –व्यावृत्तेकस्वभाव                      | છ. ૧૫<br>૭. ૧૬           | ग<br>सहचरसहचरितभाव             | ६३, २३                          |
| –अनुगतैकस्वभाव                          |                          | सहोत्पन्न<br>सहोत्पन्न         | ५६. २०                          |
| समवायज्ञापिका                           | ک. ۹۰<br>د. ۹۶           | तहाराज्य<br>सहोप <b>लम्</b> भ  | १०२. ६; १०३. २३                 |
| समवायवृत्ति                             | ७. १३                    | –ज्ञानैकधर्म                   | १०२. ७                          |
| समानजातीयत्व                            | 22.90<br>804.33          | -ज्ञानकवम<br>-अर्थिकधर्म       | १०२. १०                         |
| समारोपव्यवच्छेद                         | १०८. २३<br>१२२. १४       | –अयुक्त्यम<br>–उभयधर्म         | १०२, १३                         |
| समुदाय                                  | -                        | —डमययम<br>—ज्ञानयोः            | <b>१०३</b> , २४                 |
| सम्बन्ध ७. २१; ८.                       | ζη; ζο, 1;<br>ου δο      | —आर्थयोः<br>—अर्थयोः           | १०४. २                          |
| ७६, १०; १                               |                          | –ज्ञानार्थयोः<br>–ज्ञानार्थयोः | १०४. ४                          |
| –सम्बन्धजातियुक्त                       | ७, २४                    | —शानाययाः<br>सादश्य            | ६. १७; ११०. २७                  |
| –अनेकोपादानजनित                         | <b>છ.</b> ૨५             |                                | ९५, २४                          |
| –अनेकाश्रित                             | ७, २६                    | साधन<br>साधनविकल               | ३८. २१                          |
| –सम्बन्धबुद्धिविशेष                     | ۵. ३                     |                                | १२०. ७                          |
| –सम्बन्धबुध्युत्पादक                    | ८, १<br>८, ६             | साधुपद्शब्द<br>साधुशब्द        | १२४, २३                         |
| –सम्बन्धाकार                            | C. 7.                    | THE WAY T                      |                                 |

| साध्यविरुद्ध                | <b>રે</b> રેંબ. ૪    | स्मृति                                |                              |
|-----------------------------|----------------------|---------------------------------------|------------------------------|
|                             | , ७. २, ३०, २३; ५०.  | –आद्यानुभवावेदितार्थाक                | गरविषया<br>-                 |
|                             | ५१, १२, ५३, १२;      | 0-                                    | २३. १५                       |
| <b>৩</b> ३.                 | ۶,                   | -पूर्वविज्ञानानवधारितार्थ             |                              |
| सामान्यपरिज्ञपि             | ७. ३                 | – निर्विषया                           | <b>२३</b> . २४               |
| (सामान्य)गृहीति             | ५२, १२               | -कल्पनाजन्या                          | ३३. १                        |
| सामान्यसंवित्ति             | ૮રૂ. ૬               | -कल्पनारूपा                           | ३३. ४                        |
| सामान्ये सिद्धसाध्यत        |                      | -कल्पनाजनक                            | <b>३३</b> . १४               |
|                             |                      | –गोशब्दे स्मृतिः                      | <b>१२४.</b> २१               |
| सारूय                       | ६. १७; ५७. १८        |                                       | १७. ८; १८. १२                |
| सिद्धसाधन                   | ८२. २४               |                                       | १८. २५: १९. ४                |
| सिद्धसाध्यता                | ४८. १३               | स्वकारणकलाप<br>स्वत्व                 | <b>૮૪.</b> ૧૭<br><b>ફ.</b> ૪ |
| मुखादि ·                    | ৩४. ११               | स्वनिर्भा <b>स</b>                    | ري.<br>ري. ۶۶                |
| सुखादिकार्य                 | ७६. २५               | स्वभवनदेशकालस्वभावा <del>न</del> पेव  |                              |
| सुप्विभवत्यनुपपत्ति         | १२१. २               | <b>स्वभ</b> ∵व                        | ५३. २३                       |
| स्त्र                       | १२०. ८               | स्वभाव-कार्यलिङ्ग                     | 38. 90                       |
| संकेत                       | ११४. ४               | ग<br>स्वभावपरभःव                      | ८८. १६                       |
| संकेतितशब्द                 | <b>११४,</b> २        |                                       | , 99; <b>१०८.</b> ५;         |
| संज्ञा                      | ११२. १३              | (असाराध्यास                           | १०९. १७                      |
| संज्ञ:संज्ञिसम्बन्ध         | ११२. ६               | स्वरूपखण्डना                          | ६८, १८                       |
| संज्ञी                      | ११२. ८               | स्वरूपास्तित्व                        | ८९. ५                        |
| संप्छवन्याय                 | ६३. ६; ११२. ८        | स्वलक्षणपुष्टि                        | ६३. ५                        |
| संदिग्ध                     | ₹0. ८                | स्वलक्षणरूपता ५५                      | ७. १९; ९९. १४                |
| संभव                        | ११३. १६              | स्वविषयपर्यवसायीनि                    | ६७. १९                       |
| संवित्ति                    | १८. २७               | स्वविषयपर्यवसायिन्यो हि इ             | बुद्धयः <b>१४.</b> २३        |
| संवृतिसत्                   | ९८. १८               | स्वविषान-तरविषयसहकारि                 | <b>३८.</b> १८;               |
| संवृतिसत्त्व                | १००, १८              | • • • •                               | <b>૪૦</b> . ૨૨               |
| संवदन                       | ८५, १५               | स्वसंवेद्यत्वे सहोपलम्भः              | १०२, ३                       |
| ्संस्कार<br>संसर्ग          | <b>१८. २; ६४. २३</b> | <b>स्वस्वभा</b> वव्यवस्थित            | CC. 94                       |
|                             | <b>३३.</b> २०        | स्वहेतुसाम् थ्य                       | . ५२. १२                     |
| -पारमार्थिक<br>अक्टरमार्थिक | <b>33.</b> 29        | <b>ह</b><br>हेतु                      | 84, 9                        |
| –अपारमार्थिक                | ३३. २२               |                                       | ; ६३. १४; ७ <b>१</b> .       |
| स्थायिन्                    | १०५. ५               |                                       | ,,                           |
| स्पष्टता                    | ३५. २४               | •                                     | ८४. २०; ८७. ८                |
| स्पष्टाकारता                | <b>९१.</b> १         | हेतुफलभावावधारण                       | ८८. २४                       |
| <b>स्फोटरूप</b>             | १२०. १०; १२३. १५     | हेतुफलसम्बन्धावधारण                   | vo. v                        |
| स्मर्णाकारता                | १११. २०              | हेत्वन्तर ( निग्रहस्थान )             | ११६. २४                      |
|                             |                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                              |

## २. तस्वोपष्ठवसिंहगतानि विशेषनामानि '

| काणाद्           | 990.                   | वीद              | ४२, ८१,         |
|------------------|------------------------|------------------|-----------------|
| जयराशि           | १२५.                   | मिक्षु           | 89, 84,         |
| तत्त्वोपप्रवसिंह | १, १२५.                | मीमांसक          | २३, ८२,         |
| तथागत            | ५६                     | <b>छ</b> क्षणसार | २०              |
| ताथागत           | २७, ३५, ८३.            | वेदविद्          | २६.             |
| दिगम्बर          | <b>69</b> ,            | श्रुतिठाठस       | २३.             |
| धवलकक            | 924.                   | श्रोत्रिय        | ₹४,             |
| नरपाल            | १२५.                   | सांख्य           | 199.            |
| नैयायिक          | ६, १२, १४, २९, ४६, ४७, | सुगत             | ર૧.             |
|                  | ६१, ७६, ८६, ११३.       | सुत्रकार         | ৩৪.             |
| बृहस्पति         | 8'4,                   | सौगत             | ३०, ४२, ४६, ५८, |



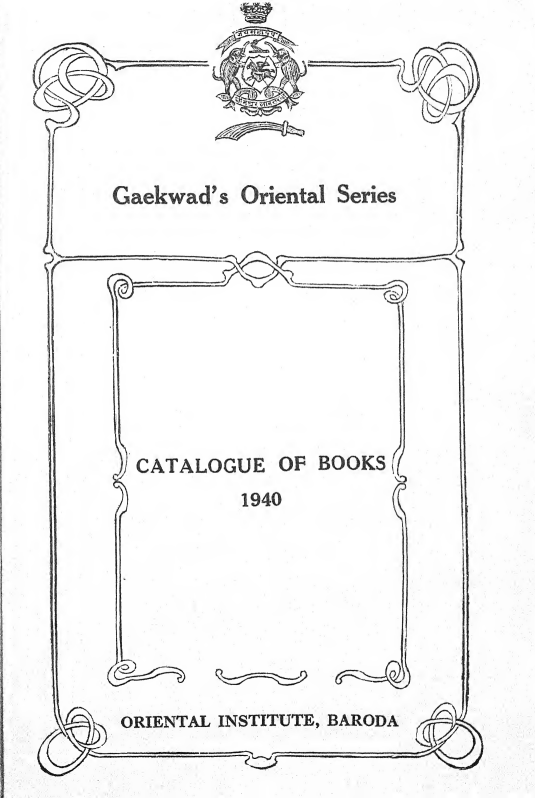
### ३. तत्त्वोपप्रवसिंहगतानि अवतरणानि '

| अथातस्तक्वम् १.                                   | तत्समुदाये १.                             |
|---------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| अर्थेन घटयत्येनाम् ५३.                            | तदतद्वृपिगो भावाः (प्रवाणवा. ३.२५१) ४५.   |
| धपशब्दोनुमानेन १२५.                               | तदेव नित्यं तदेव ७८.                      |
| अप्रत्यक्षोपलम्भस्य ८६.                           | तमो मोहो महामोहः ६१.                      |
| अर्थप्रतिपत्त्यन्ययानुपपत्या १२३.                 | तस्य व्यञ्जकानां क्षणिकत्यात् १२२.        |
| अर्थोपयं गेऽपि पुनः ४०                            | <b>टइ</b> पविकल्पावर्थावकीकृत्य ५२, ९३.   |
| अवयविनिराकरणे १०५.                                | देशभेदेन:ऽब्रहणात् ४७.                    |
| अययवे चछति ९७                                     | दोषाः सन्ति न सन्तीति (तत्त्वसं. का.      |
| अविनाभावसम्बन्धस्य ६५.                            | २८९५) ११६.                                |
| अविसंवादिज्ञानम् (प्रमाणवा. २. १.)      २८.       | धर्म प्रत्यनिभित्तं प्रत्यक्षम् ५९.       |
| आदर्शमण्डलं मुखरूपताम् ८५.                        | धियाचनसा ९५.                              |
| इदानीन्तनमस्तित्दम् (श्लोकवा. स्. ४.              | न किल अवयवी                               |
| श्होंक. २३४. ) २७.                                | न किल विज्ञानम् १००.                      |
| इन्द्रियार्थसन्निकर्षोत्पन्नम् (न्यायस्. १.१.४) २ | नम्र श्रमणक दुर्वेदे ! ७९.                |
| एकत्र दृष्टो भेदो हि (प्रमाणवा, ३, १२६) ५१.       | न विफल्यानुबद्धस्य (प्रमाणवा. ३. २८३) ३४. |
| एकपिण्डमहणका छे ४९.                               | न ह्याभ्यामर्थ परिच्छिय २९.               |
| एकस्मिच्चत्रयवे आवृते १६.                         | नास्ति घटसामान्यम् ४७.                    |
| एकोपलम्भसामर्थ्यात् ३८.                           | नित्यस्य क्रमेतराभ्याम् ५१.               |
| एको भावः सर्वभावस्वभावः ७९.                       | पररूपतयाऽसत्त्वम् ७८.                     |
| कथं स्युर्विविधाकाराः ३९.                         | परलोकिनोऽभावात् ४५.                       |
| कर्त्ता न भवति ८०.                                | पृथिव्यापस्तेजोवायुरिति १.                |
| करुपनापोढं प्रत्यक्षम् ३७.                        | प्रत्यक्षसाधन एव ३९.                      |
| किं सर्वावयवयहणेन ९८                              | प्रत्यक्षं कल्पनापोडम् (न्यायवि. १.४) ३२. |
| क्षीणदोषोऽनृतं वाक्यम् ९१५.                       | प्रत्यक्षेण क्षणिकत्त्रम् १०७             |
| क्षीरोदकवद् विवेकेन ५०.                           | बहुनां संघातशब्दबाच्यत्वम् १२०            |
| गुणानां परमं रूपम् ६४.                            | वुद्ध्युपस्थापिता संज्ञा ११२              |
| गोगवयसादस्यम् ११२.                                | भागे सिंहो नरो भागे ७९.                   |
| भावाणः प्रवन्ते आदित्यो ११४.                      | भ्रान्तिरचर्यसम्बन्धतः प्रमा ३०.          |
| चतुभ्यश्चित्तचेत्ता भवन्ति ५४.                    | मातुहदर निःकमणानन्तरम् ५७.                |
| चोदना जनिता बुद्धिः (श्लोक वा. मृ. २.             | यः प्रागजनको बुद्धेः ४०.                  |
| श्लोक. १८४ ) ११६.                                 | यत्र च दुई करणम् (शावरभाष्य १.१.५) ३      |
| तत्पूर्वकमनुमानम् (न्यायस्, १.१.५) ६४.            | यत्र भित्र न तद्वुद्धिः ९८.               |

१. अड्डाः पृष्ठस्चकाः

## ३. तत्त्वोपप्रवासिंहगतानि अवतरणानि १

| यत्संनिधाने                    | <b>३३</b> .  | सत्संप्रयोगे (जैमि॰ १. | ۹,४)    | 46.         |
|--------------------------------|--------------|------------------------|---------|-------------|
| वाचकत्वेन गो०                  | 993.         | सर्वे भावाः            |         | 66.         |
| विद्यमानोप०                    | 44.          | सामान्यविशेषेषु (वैशे० | 6.9.4)  | <b>v</b> 9. |
| विनाशहेत्व<br>वित्रक्षाप्रभवाः | ९०६.<br>१२०. | सामान्ये सिद्ध         | ७२, ८२, | ٥٩.         |
| विशेषे अनुगमाः                 | હરે, ૮૨, ૮૬. | स्वयमुचार्य            | 9       | 93.         |
| वेदस्य प्रामाण्य॰              | 994.         | स्वलक्षणमेव            |         | 99.         |
| वैकल्पिकं सामान्यं             | 89,          | स्व छक्षणविषया ०       |         | 99.         |
| शरीरादेव                       | 66,          | स्वविषयान-तर           |         | ₹८.         |



### SELECT OPINIONS

- Sylvain Levi: The Gaekwad's Series is standing at the head of the many collections now published in India.
- Asiatic Review, London: It is one of the best series issued in the East as regards the get up of the individual volumes as well as the able editorship of the series and separate works.
- Presidential Address, Patna Session of the Oriental Conference: Work of the same class is being done in Mysore, Travancore, Kashmir, Benares, and elsewhere, but the organisation at Baroda appears to lead.
- Indian Art and Letters, London: The scientific publications known as the "Oriental Series" of the Maharaja Gaekwar are known to and highly valued by scholars in all parts of the world.
- Journal of the Royal Asiatic Society, London:

  Thanks to enlightened patronage and vigorous management the "Gaekwad's Oriental Series" is going from strength to strength.
- Sir Jadunath Sarkar, Kt.: The valuable Indian histories included in the "Gaekwad's Oriental Series" will stand as an enduring monument to the enlightened liberality of the Ruler of Baroda and the wisdom of his advisers.
- The Times Literary Supplement, London: These studies are a valuable addition to Western learning and reflect great credit on the editor and His Highness.

#### GAEKWAD'S ORIENTAL SERIES

Critical editions of unprinted and original works of Oriental Literature, edited by competent scholars, and published at the Oriental Institute, Baroda

#### I. BOOKS PUBLISHED.

Rs. A.

2 - 0

This book has been set as a text-book by several Universities including Benares, Bombay, and Patna.

- 2. Naranārāyaṇānanda (ৰংকাংবেখাৰেন্ধ): a poem on the Paurāṇic story of Arjuna and Kṛṣṇa's rambles on Mount Girnar, by Vastupāla, Minister of King Vīradhavala of Dholka, composed between Samvat 1277 and 1287, i.e., A.D. 1221 and 1231: edited by C. D. Dalal and R. Anantakrishna Sastry, 1916, pp. 11+92+12. Out of print.
- 3. Tarkasangraha (নর্মনুম্): a work on Philosophy (refutation of Vaiśesika theory of atomic creation) by Ānandajñāna or Ānandagiri, the famous commentator on Śańkarācārya's Bhāṣyas, who flourished in the latter half of the 13th century: edited by T. M. Tripathi, 1917, pp. 36+142+13 ... Out of print.
- 4. Pārthaparākrama (पार्थपराज्ञभ): a drama describing Arjuna's recovery of the cows of King Virāṭa, by Prahlādanadeva, the founder of Pālanpur and the younger brother of the Paramāra king of Chandrāvatī (a state in Mārwār), and a feudatory of the kings of Guzerat, who was a Yuvarāja in Samvat 1220 or A.D. 1164: edited by C.D. Dalal, 1917, pp. 8+29. Out of print.
- 5. Rāṣṭrauḍhavaṁśa (राष्ट्रीकंस): an historical poem (Mahākāvya) describing the history of the Bāgulas of Mayūragiri, from Rāṣṭrauḍha, king of Kanauj and the originator of the dynasty, to Nārāyana Shāh of Mayūragiri, by Rudra Kavi, composed in Saka 1518 or A.D. 1596: edited by Pandit Embar Krishnamacharya with Introduction by C. D. Dalal, 1917, pp. 24+128+4 ... Out of print.

Rs. A.

7–8

| Rs. A.   |                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
|          | 15. Gaṇakārikā (गणकारिका): a work on Philosophy (Pāśupata School), by Bhāsarvajña who lived in the Second half of the 10th century: edited by C.D. Dalal, 1921, pp. 10+57                                                                                                   | 1  |
| f print. | 16. Saṅgītamakaranda (मङ्गीतमकरन्द): a work on Music,<br>by Nārada: edited by M. R. Telang, 1920 Out of                                                                                                                                                                     | 1  |
|          | 17. Kavīndrācārya List (ক্ৰীল্যাৰ্য-গুৰুদ্ধনী): list of Sanskrit works in the collection of Kavīndrācārya, a Benares Pandit (1656 A.D.): edited by R. Anantakrishna Sastry, with a foreword by Dr. Ganganatha Jha, 1921, pp. 20+34                                          | 1  |
| 0-10     | 18. Vārāhagṛhyasūtra (বাংষেয়ন্ত্র): Vedic ritual (domestic) of the Yajurveda: edited by Dr. R. Shamasastry, 1920, pp. 5+24                                                                                                                                                 | 1  |
| 2-0      | 19. Lekhapaddhati (লিঅঘনি): a collection of models of state and private documents, dating from 8th to 15th centuries A.D.: edited by C. D. Dalal and G. K. Shrigondekar, 1925, pp. 11+130                                                                                   | 1  |
| 6-0      | 20. Bhavisayattakahā or Pañcamīkahā (भविभयत्तक्दा): a romance in Apabhramsa language, by Dhanapāla (circa 12th century): edited by C. D. Dalal and Dr. P. D. Gune, 1923, pp. 69+148+174                                                                                     | 2  |
| 3-4      | 21. A Descriptive Catalogue of the Palm-leaf and Important Paper MSS. in the Bhandars at Jessalmere (जेम्ड्रोनेरभाष्डागारीय-प्रवासी), compiled by C. D. Dalal and edited by Pandit L. B. Gandhi, 1923, pp. 70+101                                                           | 2  |
|          | 22. Paraśurāmakalpasūtra (খ্যেরামকন্দর): a work on Tantra, with commentary by Rāmeśvara: edited by A. Mahadeva Sastry, B.A., 1923, pp. 23+390. Out of                                                                                                                       | 2: |
| 5-0      | 23. Nityotsava ( नित्योत्सन ) : a supplement to the Paraśurāma-<br>kalpasūtra by Umānandanātha : edited by A. Mahadeva<br>Sastry, B.A., 1923. Second revised edition by Swami<br>Trivikrama Tirtha, 1930, pp. 22+252                                                        | 2  |
| print.   | 24. Tantrarahasya (রন্মছের): a work on the Prābhākara<br>School of Pūrvamīmāmsā, by Rāmānujācārya: edited<br>by Dr. R. Shamasastry, 1923, pp. 15+84 Out of                                                                                                                  | 2  |
| 10-0     | 25, 32. Samarāngaņa (अमराज्य): a work on architecture, town-planning, and engineering, by king Bhoja of Dhara (11th century): edited by Mahāmahopādhyāya T. Ganapati Shastri, Ph.D. Illustrated. 2 vols., 1924-1925, vol. I, pp. 39+290 (out of print); vol. II, pp. 16+324 | 2  |
| 14-0     | 26, 41. Sādhanamālā (ডাখন্ডাড়া): a Buddhist Tāntric text of rituals, dated 1165 A.D., consisting of 312 small works, composed by distinguished writers: edited by Dr. B. Bhattacharyya. Illustrated. 2 vols., 1925–1928, vol. I, pp. 23+342; vol. II, pp. 183+295          | 20 |

| d<br>ni<br>.,     | Library, Baroda (वडोदाराजकीय प्रयस्त्री): compiled by G. K. Shrigondekar, M.A., and K. S. Ramaswāmi Shastri, with a Preface by B. Bhattacharyya, Ph.D., in 12 vols., vol. I (Veda, Vedalakṣaṇa, and Upaniṣads), vol. I, 1925, pp. 28+264                                                                                                                     |
|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| d<br>d<br>a       | 8. 84. Mānasollāsa or Abhilasitārthacintāmaņi (मान्यो-<br>भाम): an encyclopædic work treating of one hundred<br>different topics connected with the Royal household<br>and the Royal court, by Someśvaradeva, a Chalukya<br>king of the 12th century: edited by G. K. Shrigondekar,<br>M.A., 3 vols., vol. I, 1925, pp. 18+146; vol. II, 1939,<br>pp. 50+304 |
| a                 | 9. Nalavilāsa (ব্ৰবিভাষ): a drama by Rāmachandrasūri, pupil of Hemachandrasūri, describing the Paurāṇika story of Nala and Damayantī: edited by G. K. Shrigondekar, M.A., and L. B. Gandhi, 1926, pp. 40+91                                                                                                                                                  |
| a<br>s<br>d<br>d  | 0, 31. Tattvasangraha (ন্ৰহেছ): a Buddhist philosophical work of the 8th century, by Śāntarakṣita, a Professor at Nālandā with Pañjikā (commentary) by his disciple Kamalaṣila, also a Professor at Nālandā: edited by Pandit Embar Krishnamacharya, with a Foreword by Dr. B. Bhattacharyya, 2 vols., 1926, vol. I, pp. 157+80+582; vol. II, pp. 4+353+102  |
| :                 | 3,34. Mirat-i-Ahmadi (নিন্ন-র-খন্তম্বী): by Ali Mahammad Khan, the last Moghul Dewan of Gujarat: edited in the original Persian by Syed Nawab Ali, M.A., Professor of Persian, Baroda College, 2 vols., illustrated, 1926–1928, vol. I, pp. 416; vol. II, pp. 632                                                                                            |
| t                 | 5. Mānavagrhyasūtra (মানবায়ন্ত্রন্তর): a work on Vedic<br>ritual (domestic) of the Yajurveda with the Bhāṣya<br>of Astāvakra: edited with an introduction in Sanskrit<br>by Pandit Rāmakrishna Harshaji Śāstri, with a Preface<br>by Prof. B. C. Lele, 1926, pp. 40+264                                                                                     |
| 7<br><del>-</del> | 6,68. Nātyaśāstra (সাত্যমান): of Bharata with the commentary of Abhinavagupta of Kashmir: edited by M. Ramakrishna Kavi, M.A., 4 vols., vol. I, illustrated, pp. 27+397, 1926 (out of print); vol. II, pp. 23+25+464, 1934                                                                                                                                   |
| il<br>)           | 7. Apabhramsakāvyatrayī: ( अपभंशकाञ्चचरी) consisting of three works, the Carcarī, Upadesarasāyana, and Kālasvarūpakulaka, by Jinadatta Sūri (12th century) with commentaries: edited with an elaborate introduction in Sanskrit by L. B. Gandhi, 1927, pp. 124+115                                                                                           |
|                   | B. Nyāyapraveśa (ন্যায়প্রীম), Part I (Sanskrit Text): on<br>Buddhist Logic of Dinnāga, with commentaries of<br>Haribhadra Sūri and Pārśvadeva: edited by Principal<br>A. B. Dhruva, M.A., LL.B., Pro-Vice-Chancellor, Hindu<br>University, Benares, 1930, pp. 39+104 Out of                                                                                 |

| IVS. A |                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •            |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 1-8    | Nyāyapraveśa (আ্যুম্বিয়া), Part II (Tibetan Text):<br>edited with introduction, notes, appendices, etc., by<br>Pandit Vidhusekhara Bhattacharyya, Principal,<br>Vidyabhavana, Visvabharati, 1927, pp. 27+67                                                                                             | 39.          |
| 2(     | Advayavajrasangraha (चद्यवसम्बद्ध): consisting of twenty short works on Buddhist philosophy by Advayavajra, a Buddhist savant belonging to the 11th century A.D., edited by Mahāmahopādhyāya Dr. Haraprasad Sastri, M.A., C.I.E., Hon. D.Litt., 1927, pp. 39+68                                          | <b>-4</b> 0. |
| 14-(   | 60. Kalpadrukośa (कल्पहुकीस): standard work on Sanskrit Lexicography, by Keśava: edited with an elaborate introduction by the late Pandit Ramavatara Sharma, Sahityacharya, M.A., of Patna and index by Pandit Shrikant Sharma, 2 vols., 1928–1932, vol. I (text), pp. 64+485; vol. II (index), pp. 283, | 42.          |
| 6–8    | by Ali Muhammad Khan. Translated into English from the original Persian by Mr. C. N. Seddon, I.C.S. (retired), and Prof. Syed Nawab Ali, M.A. Illustrated. Corrected reissue, 1928, pp. 15+222                                                                                                           | 43.          |
| 3-(    | Two Vajrayāna Works (वज्रधानग्रन्थद्यं): comprising Prajñopāyaviniscayasiddhi of Anangavajra and Jñānasiddhi of Indrabhūti—two important works belonging to the little known Tantra school of Buddhism (8th century A.D.): edited by Dr. B. Bhattacharyya, 1929, pp. 21+118                              | 44.          |
| 7-(    | Bhāvaprakāśana (भावप्रकाशन): of Śāradātanaya, a comprehensive work on Dramaturgy and Rasa, belonging to A.D. 1175–1250; edited by His Holiness Yadugiri Yatiraja Swami, Melkot, and K. S. Ramaswami Sastri, Oriental Institute, Baroda, 1929, pp. 98+410                                                 | 45.          |
| 7-8    | Rāmacarita (বাৰবাবিৰ): of Abhinanda, Court poet of Hāravarṣa probably the same as Devapāla of the Pāla Dynasty of Bengal (cir. 9th century A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1929, pp. 29+467                                                                                                     | 46.          |
| 5–(    | Nañjarājayaśobhūṣaṇa (বহুবোর্য্যার্থ্য); by Nṛsimha-<br>kavi alias Abhinava Kālidāsa, a work on Sanskrit<br>Poetics and relates to the glorification of Nañjarāja,<br>son of Vīrabhūpa of Mysore: edited by Pandit E.<br>Krishnamacharya, 1930, pp. 47+270                                               | 47.          |
| 48     | Nāṭyadarpaṇa (नाचदर्णेष): on dramaturgy, by<br>Rāmacandra Sūri with his own commentary: edited<br>by Pandit L. B. Gandhi and G. K. Shrigondekar,<br>M.A., 2 vols., vol. I, 1929, pp. 23+228                                                                                                              | 48.          |
|        | Pre-Dinnāga Buddhist Texts on Logic from Chinese<br>Sources (प्राचीनवीदनकंपन्याः): containing the English<br>translation of Śatáśāstra of Āryadeva, Tibetan text and                                                                                                                                     | 49.          |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Rs. A. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| English translation of Vigraha-vyāvartanī of Nāgārjun and the re-translation into Sanskrit from Chinese of Upāyahrdaya and Tarkaśāstra: edited by Progiuseppe Tucci, 1930, pp. 30+40+32+77+89+91.                                                                                                                                          | a<br>f |
| 50. Mirat-i-Ahmadi Supplement (सिरात-इ-खडादी परिभिष्ट)<br>Persian text giving an account of Guzerat, by Al<br>Muhammad Khan: edited by Syed Nawab Ali, M.A.<br>Principal, Bahauddin College, Junagadh, 1930, pp. 254                                                                                                                       | i<br>, |
| 51,77. Triṣaṣṭiśalākāpuruṣacaritra (निषष्टिम्स्लाका पुरावचरित्र). of Hemacandra, translated into English with copiou notes by Dr. Helen M. Johnson of Osceola, Missouri U.S.A., 4 vols., vol. I (Ādiśvaracaritra), pp. 19+530 illustrated, 1931; vol. II, pp. 22+396, 1937                                                                 | ,<br>, |
| 52. Dandaviveka (इण्डिविवेक): a comprehensive Penal Code of the ancient Hindus by Vardhamāna of the 15th century A.D.: edited by Mahāmahopādhyāya Kamala Kṛṣṇa Smṛtitīrtha, 1931, pp. 34+380                                                                                                                                               | L      |
| 53. Tathāgataguhyaka or Guhyasamāja (गुञ्चसमाज) the earliest and the most authoritative work of the Tantra School of the Buddhists (3rd century A.D.) edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 39+210                                                                                                                                  |        |
| 54. Jayākhyasamhitā (জ্বাজ্বাইনা): an authoritative Pāñcarātra work of the 5th century A.D., highly respected by the South Indian Vaiṣṇavas: edited by Pandit E. Krishnamacharya of Vadtal, with one illustration in nine colours and a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 78+47+454                                           | ,<br>[ |
| 55. Kāvyālankārasārasamgraha (কাষাভারাব্যাব্যার্থ ): or<br>Udbhata with the commentary, probably the same<br>as Udbhataviveka of Rājānaka Tilaka (11th century<br>A.D.): edited by K. S. Ramaswami Sastri, 1931<br>pp. 48+62                                                                                                               |        |
| 56. Pārānanda Sūtra (খাঘাৰ-ছাৰ): an ancient Tāntric work of the Hindus in Sūtra form giving details of many practices and rites of a new School of Tantra: edited by Swami Trivikrama Tirtha with a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1931, pp. 30+106                                                                                  | 3-0    |
| 57,69. Ahsan-ut-Tawarikh (आइसान-उत्-तवारिख): history of the Safawi Period of Persian History, 15th and 16th centuries, by Hasani-Rumlu: edited by C. N. Seddon, I.C.S. (retired), Reader in Persian and Marathi, University of Oxford, 2 vols. (Persian text and translation in English), 1932-34, vol. I, pp. 36+510; vol. II, pp. 15+301 | 19-8   |
| 58. Padmānanda Mahākāvya (पद्मानन्सम्बाकाय): giving the life history of Rsabhadeva, the first Tirthankara of the Jainas, by Amarachandra Kavi of the 13th century: edited by H. R. Kapadia, M.A., 1932, pp. 994-667                                                                                                                        | 14_0   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |

| Eυ  | 6ah damatu agamatu                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ks. A |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 59. | Sabdaratnasamanvaya ( शब्दाबास्य): an interesting lexicon of the Nānārtha class in Sanskrit compiled by the Maratha King Sahaji of Tanjore: edited by Pandit Viṭṭhala Sāstrī, Sanskrit Pāṭhaśāla, Baroda, with a Foreword by B. Bhattacharyya, Ph.D., 1932, pp. 31+605                                          | 11-0  |
| 61. | Saktisangama Tantra (प्रत्तिषञ्च भतन्त्र): a voluminous compendium of the Hindu Tantra comprising four books on Kālī, Tārā, Sundarī, and Chhinnamastā: edited by B. Bhattacharyya, M.A., Ph.D., 4 vols., vol. I, Kālīkhanda, 1932, pp. 13+179                                                                   | 2-8   |
| 62. | Prajñāpāramitās (সরাধার্মিনা): commentaries on the Prajñāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Giuseppe Tucci, Member, Italian Academy, 2 vols., vol. I, 1932, pp. 55+589                                                                                                                          | 12-0  |
| 63. | Tarikh-i-Mubarakhshahi (तारिख-र-मुबारकणाडी): an authentic and contemporary account of the kings of the Saiyyid Dynasty of Delhi: translated into English from original Persian by Kamal Krishna Basu, M.A., Professor, T.N.J. College, Bhagalpur, with a Foreword by Sir Jadunath Sarkar, Kt., 1932, pp. 13+299 | 7-8   |
| 64. | Siddhāntabindu (বিত্তালাধিক): on Vedānta philosophy, by Madhusūdana Sarasvatī with commentary of Purusottama: edited by P. C. Divanji, M.A., LL.M., 1933, pp. 142+93+306                                                                                                                                        | 11-0  |
| 65. | Istasiddhi (হাটেরি): on Vedānta philosophy, by<br>Vimuktātmā, disciple of Avyayātmā, with the author's<br>own commentary: edited by M. Hiriyanna, M.A.,<br>Retired Professor of Sanskrit, Maharaja's College,<br>Mysore, 1933, pp. 36+697                                                                       | 14-0  |
| 86, | 70, 73. Shābara-Bhāṣya ( মার্মান্ড): on the Mimāmsā Sūtras of Jaimini: Translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha, M.A., D.Litt., etc., Vice-Chancellor, University of Allahabad, in 3 vols., 1933–1936, vol. I, pp. 15+705; vol. II, pp. 20+708; vol. III, pp. 28+1012                      | 48-0  |
| 67. | Sanskrit Texts from Bali (बाल्डियेपब्याः): comprising a large number of Hindu and Buddhist ritualistic, religious and other texts recovered from the islands of Java and Bali with comparisons: edited by Professor Sylvain Levi, 1933, pp. 35+112                                                              | 3-8   |
| 71. | Nārāyaṇa Sataka (নাবেশ্যেনর): a devotional poem of high literary merit by Vidyākara with the commentary of Pītāmbara: edited by Pandit Shrikant Sharma, 1935, pp. 16+91                                                                                                                                         | 2-0   |
| 72. | Rājadharma-Kaustubha (राजधर्मजीख्म): an elaborate<br>Smṛti work on Rājadharma, Rājanīti and the require-<br>ments of kings, by Anantadeva: edited by the late<br>Mahāmahopādhyāya Kamala Krishna Smṛtitīrtha,                                                                                                   | 10-0  |
|     | 1935, pp. 30+506                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -3    |

|     |                                                                                                                                                                                                                                                        | Rs. A.   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 74. | Portuguese Vocables in Asiatic Languages ( पोर्नुगीज-<br>গুৰুনাম): translated into English from Portuguese<br>by Prof. A. X. Soares, M.A., LL.B., Baroda College,<br>Baroda, 1936, pp. 125+520                                                         | 12-0     |
| 75. | Nāyakaratna (নায়কারে): a commentary on the Nyāyaratnamālā of Pārthasārathi Miśra by Rāmānuja of the Prābhākara School: edited by K. S. Ramaswami Sastri of the Oriental Institute, Baroda, 1937, pp. 69+                                              | 4-8      |
| 76. | A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan (पत्तनभाष्टागारीय प्रत्यस्त्री): edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, M.A., by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. I, 1937, pp. 72+498                                            | 8-0      |
| 78. | Ganitatilaka (गणिततिस्क): of Śripati with the commentary of Simhatilaka, a non-Jain work on Arithmetic with a Jain commentary: edited by H. R. Kapadia, M.A., 1937, pp. 81+116                                                                         | 4-0      |
| 79. | The Foreign Vocabulary of the Quran ( কুণোমাহকীয়া):<br>showing the extent of borrowed words in the sacred<br>text: compiled by Professor Arthur Jeffery of the<br>School of Oriental Studies, Cairo, 1938, pp. 15+311                                 | 12-0     |
| 80, | 83. Tattvasangraha (বৰষ্ট্ৰ): of Śāntarakṣita with the commentary of Kamalaśila: translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha, 2 vols., 1937-39; vol. I, pp. 8+739; vol. II, pp. 12+854                                               | 37-0     |
| 81. | Hamsa-vilāsa (उपविचाप): of Hamsa Mitthu: forms an elaborate defence of the various mystic practices and worship: edited by Swami Trivikrama Tirtha and Mahāmahopādhyāya Hathibhai Shastri, 1937, pp. 13+331                                            | 5–8      |
| 82. | Sūktimuktāvalī (হ্ৰেনিয়ুন্নাৰ্ডী): a well-known Sanskrit work on Anthology, of Jalhana, a contemporary of King Kṛṣṇa of the Northern Yādava Dynasty (A.D. 1247): edited by Pandit E. Krishnamacharya, Sanskrit Pāṭhasālā, Vadtal, 1938, pp. 66+463+85 | 11-0     |
| 85. | Bṛhaspati Smṛti (इन्यातिसृति), being a reconstructed text of the now lost work of Bṛhaspati: edited by Rao Bahadur K. V. Rangaswami Aiyangar, Director, Tirupati Oriental Institute, Tirupati, 1940.                                                   | Shortly. |
| 86. | Parama-Samhitā (परमचंदिना): an authoritative work<br>on the Pāncharātra system: edited by Dewan Bahadur<br>S. Krishnaswami Aiyangar, of Madras, 1940.                                                                                                  | Shortly. |
| 87. | Tattvopaplava (বৰ্দাখনৰ): a masterly criticism of the opinions of the prevailing Philosophical Schools by Jayarāśi: edited by Pandit Sukhalalji of the Benares Hindu University with an introduction by Mr. R. C. Parikh of Ahmedabad. 1940.           | Shortlu  |

88. Anekāntajayapatākā (খনকাল্যখ্যনাকা): of Haribhadra Sūri (c. 1120 A.D.) with his own commentary and Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vādideva Sūri: edited by H. R. Kapadia, M.A., in 2 vols., vol. I, 1940.

#### II. BOOKS IN THE PRESS.

- Nāṭyaśāstra (লাভাছাল): edited by M. Ramakrishna Kavi, 4 vols., vol. III.
- 2. Alamkāramahodadhi (খনুত্বামন্ত্রি): a famous work on Sanskrit Poetics composed by Narendraprabha Sūri at the request of Minister Vastupāla in 1226 A.D.: edited by Lalchandra B. Gandhi of the Oriental Institute, Baroda.
- 3. Dvādaśāranayacakra (রাহ্যাবেরস্কা): an ancient polemical treatise giving a résumé of the different philosophical systems with a refutation of the same from the Jain standpoint by Mallavādi Suri with a commentary by Simhasuri Gani: edited by Muni Caturvijayaji.
- 4. Kṛṭyakalpataru (ক্রমেক্ডাব্রু): of Lakṣmīdhara, minister of King Govindachandra of Kanauj: edited by Principal K. V. Rangaswami Aiyangar, Hindu University, Benares, vols. I–IV.
- 5. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (ৰতাহাৰ্যালকীয় ঘ্যাল্ডী): compiled by K. S. Ramaswami Sastri, Srauta Pandit, Oriental Institute, Baroda, 12 vols., vol. II (Śrauta, Dharma, and Grhya Sūtras).
- 6. Mādhavānala-Kāmakandalā (মাধ্যাসন্ধানেকরা): a romance in old Western Rajasthani by Gaṇapati, a Kāyastha from Amod: edited by M. R. Majumdar, M.A., LL.B.
- 7. Anekāntajayapatākā ( अनेकानज्ञयपताका): of Haribhadra Sūri (c. 1120 A.D.) with his own commentary and Tippanaka by Munichandra, the Guru of Vādideva Sūri: edited by H. R. Kapadia, M.A., in 2 vols., vol. II.
- 8. Sekoddeśaṭīkā (ম্বাইমহীনা): a Buddhist ritualistic work of Naropa describing the Abhiseka or the initiation of the disciple to the mystic fold: edited by Dr. Mario Carelli.
- 9. Samrat Siddhanta (ম্বাহ্যিরালা): the well-known work on Astronomy of Jagannatha Pandit: critically edited with numerous diagrams by Pandit Kedar Nath, Rajjyotisi, Jaipur.
- 10. Vimalaprabhā (বিশ্বস্থা): the famous commentary on the Kālacakra Tantra and the most important work of the Kālacakra School of the Buddhists: edited with comparisons of the Tibetan and Chinese versions by Giuseppe Tucci of the Italian Academy.

- 11. Aparājitāpṛcchā (অব্যাজনায়জ্জা): a voluminous work on architecture and fine-arts: edited by Mr. P. A. Mankad, L.C.E.
- 12. Saktisangama Tantra (মারিখর্মনন্দ্র): comprising four books on Kālī, Tārā, Sundarī, and Chhinnamastā: edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 4 vols., vol. II.
- 13. Paraśurāma Kalpa Sūtra (খংয়ামানব্দরে): a work on Hindu Tantra, with commentary by Rāmeśvara: second revised edition by Pandit Sakarlal Shastri.
- 14. Śāstradīpikā (মান্দ্রী দিকা): a well-known Mīmāmsā work: translated into English by D. Venkataramaiah of Mysore.
- 15. An Alphabetical List of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (ম্থানামহানী): compiled from the existing card catalogue by Mr. Raghavan Nambiyar Siromani, Catalogue Assistant.

#### III. BOOKS UNDER PREPARATION.

- Prajñāpāramitās (সরাধার্থানা): commentaries on the Prajñāpāramitā, a Buddhist philosophical work: edited by Prof. Giuseppe Tucci, 2 vols., vol. II.
- 2. Saktisangama Tantra (मृत्तिगङ्गमतन्त्र): comprising four books on Kālī, Tārā, Sundarī, and Chhinnamastā: edited by B. Bhattacharyya, Ph.D., 4 vols., vols. III-IV.
- 3. Nāṭyadarpaṇa (নাল্ডব্রুখা): introduction in Sanskrit giving an account of the antiquity and usefulness of the Indian drama, the different theories on Rasa, and an examination of the problems raised by the text, by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.
- 4. Gurjararāsāvalī (गुजरामावजी): a collection of several old Gujarati Rāsas: edited by Messrs. B. K. Thakore, M. D. Desai, and M. C. Modi.
- 5. Tarkabhāṣā (নর্কাশেশ): a work on Buddhist Logic, by Mokṣākara Gupta of the Jagaddala monastery: edited with a Sanskrit commentary by Pandit Embar Krishnamacharya of Vadtal.
- 6. A Descriptive Catalogue of MSS. in the Oriental Institute, Baroda (ৰতাহামাজনীয় সম্বাহনী): compiled by the Library Staff, 12 vols., vol. III (Smṛti MSS.).
- 7. Mānasollāsa (मानमोज्ञाम): or Abhilasitārthacīntāmani, edited by G. K. Shrigondekar, M.A., 3 vols., vol. III.
- Nītikalpataru (नीतिकल्पतर): the famous Nīti work of Kṣemendra: edited by Sardar K. M. Panikkar, M.A., of Patiala.

9.

10.

11.

13.

12.

14.

15.

16.

17.

18.

- Chhakkammuvaeso ( জন্মুব্যুম্ম): an Apabhramsa work of the Jains containing didactic religious teachings: edited by L. B. Gandhi, Jain Pandit.
- Nispannayogāmbara Tantra (विष्यवयोगान्तरान्त): describing a large number of mandalas or magic circles and numerous deities: edited by B. Bhattacharyya.
- Basatin-i-Salatin (ৰাডানিন্-র-বাজানিন্): a contemporary account of the Sultans of Bijapur: translated into English by M. A. Kazi of the Baroda College and B. Bhattacharyya.
- Madana Mahārṇava (सद्वसदार्थन): a Smṛti work principally dealing with the doctrine of Karmavipāka composed during the reign of Māndhātā son of Madanapāla: edited by Embar Krishnamacharya.
- Triṣaṣṭiśalākāpuruṣacaritra (বিষয়েন্তাকা দুক্ষক্রি): of Hemacandra: translated into English by Dr. Helen Johnson, 4 vols., vols. III-IV.
- Vivāda Cintāmaṇi (विवादचिन्तामणि): of Vāchaspati Miśra: an authoritative Sṃrti work on the Hindu Law of Inheritance: translated into English by Mahāmahopādhyāya Dr. Ganganath Jha.
- Bṛhaspatitattva ( হৰ্মনিৰ ): a Śaiva treatise belonging to an early stratum of the Āgamic literature written in old Javanese with Sanskrit ślokas interspersed in the text: edited by Dr. A. Zeiseniss of Leiden.
- Anu Bhāṣya (অনুসাঘ): a standard work of the Suddhādvaita School: translated into English by Prof. G. H. Bhatt, M.A., of the Baroda College.
- Hetubindu (ইনুৰিন্দু): the famous work of Dharmakirti on Buddhist logic: edited from a single MS. discovered at Pattan, by Pandit Sukhalalji of the Benares Hindu University.
- A Descriptive Catalogue of MSS. in the Jain Bhandars at Pattan (पत्तनभाष्डामारीय प्रन्यस्वी): edited from the notes of the late Mr. C. D. Dalal, M.A., by L. B. Gandhi, 2 vols., vol. II.

For further particulars please communicate with—

THE DIRECTOR,
Oriental Institute, Baroda.

THE GAEKWAD'S STUDIES IN RELIGION AND PHILOSOPHY.

|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Rs. A. |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 1. | The Comparative Study of Religions: [Contents: I, the sources and nature of religious truth. II, supernatural beings, good and bad. III, the soul, its nature, origin, and destiny. IV, sin and suffering, salvation and redemption. V, religious practices. VI, the emotional attitude and religious ideals]: by Alban G. Widgery, M.A., 1922                                                                                                                                                                                                            |        |
| 2. | Goods and Bads: being the substance of a series of talks and discussions with H.H. the Maharaja Gaekwad of Baroda. [Contents: introduction. I, physical values. II, intellectual values. III, æsthetic values. IV, moral value. V, religious value. VI, the good life, its unity and attainment]: by Alban G. Widgery, M.A., 1920. (Library edition Rs. 5)                                                                                                                                                                                                |        |
| 3. | Immortality and other Essays: [Contents: I, philosophy and life. II, immortality. III, morality and religion. IV, Jesus and modern culture. V, the psychology of Christian motive. VI, free Catholicism and non-Christian Religions. VII, Nietzsche and Tolstoi on Morality and Religion. VIII, Sir Oliver Lodge on science and religion. IX, the value of confessions of faith. X, the idea of resurrection. XI, religion and beauty. XII, religion and history. XIII, principles of reform in religion]: by Alban G. Widgery, M.A., 1919. (Cloth Rs. 3) |        |
| 4. | Confutation of Atheism: a translation of the <i>Hadis-i-Halila</i> or the tradition of the Myrobalan Fruit: translated by Vali Mohammad Chhanganbhai Momin, 1918                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 0-14   |
|    | Conduct of Royal Servants: being a collection of verses from the Viramitrodaya with their translations in English, Gujarati, and Marathi: by B. Bhattacharyya,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |        |
|    | M A Db D                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0.0    |